1 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

INTRODUCTIE

1. HET MYSTIEKE AVONDMAAL EN DE
VROEGCHRISTELIJKE LITURGIE

Tijdens een Joods paasmaal voltrok Jezus Christus voor het eerst
het Mysterie van de Goddelijke Liturgie, het Pasen van de Kerk.
Het was het laatste Pasen dat Christus met Zijn leerlingen vierde
tijdens Zijn aardse leven.

De dag voor het paasfeest, vroegen de leerlingen aan de Heer,
‘Waar wilt Gij dat wij voor U het Paasmaal gereed maken?” En
Christus antwoordde: ‘Gaat naar de stad tot wie ik u noem, en zegt
tot hem: de Meester zegt, “De tijd van Mijn Lijden nadert. Bij u wil
ik het Pasen houden met mijn Leerlingen.”” De leerlingen deden
wat de Heer hun opdroeg en bereidde de plaats voor waar ze het
Pasen samen zouden vieren (cf. Matt. 26:17-19).

Toen de leerlingen aan Christus vroegen waar ze het Pasen
moesten bereiden, hadden ze het uiteraard over het joodse Pasen.
Het is dan ook dat wat ze bereid hadden. ‘Terwijl dat ons Pasen,
het Christelijk Pasen, bereid werd door Christus. En niet enkel
heeft Hij het bereid, maar Hij Zelf werd het Paaslam.” Bij het
Mystieke Avondmaal vierde Christus zowel het joodse als het
Christelijke Pasen, ‘zowel het Pasen dat een voorafbeelding was,
als het ware Pasen. Christus deed dat wat een kunstschilder doet
wanneer hij op hetzelfde canvas eerst een omtrek tekent, dan de
schaduw aanbrengt en er vervolgens de eigenlijke kleuren aan



2 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

toevoegt. Op dezelfde tafel schetste Hij het voorafbeeldende Pasen
en hij voegde er het ware Pasen aan toe.”!

De eerste drie Evangelisten en de apostel Paulus geven ons een
beschrijving van de eerste Goddelijke Liturgie: Jezus nam brood, en
nadat Hij gedankt had, brak Hij het, en gaf het hun, zeggende: Dat is
Mijn lichaam, hetwelk voor u gegeven wordt; doet dat tot Mijn
gedachtenis. Evenzo nam Hij ook den kelk, en nadat Hij gedankt had, gaf
Hij het hun en zeide: Deze kelk is het Nieuwe Testament in Mijn bloed.
Doet dat, zo dikwijls als gij dien zult drinken, tot Mijn gedachtenis. Ik
zeg u, dat Ik niet meer zal drinken van de vrucht des wijnstoks, tot op de
dag, wanneer Ik dezelve nieuw zal drinken in het Koninkrijk Mijns
Vaders. (Mat. 26:26-29; Mar. 14:22-25; Luc. 22:15-20; 1 Kor. 11:23-
26).

* * *

Deze beschrijving van de eerste Goddelijke Liturgie is
tegelijkertijd ook een beschrijving van de eucharistische synaxis* -de
samenkomst van dankzegging- uit de apostolische tijd, behalve
dat er in de plaats van de voorganger van de synaxis niet langer
Christus is, maar de heilige apostelen als levende iconen van de
Meester. Bij de Goddelijke Eucharistie beleefden de eerste
christenen de aanwezigheid van Christus en wachtten zij op Zijn
glorierilke wederkomst. De gewaarwording van Christus’
aanwezigheid en de verwachting van Zijn Wederkomst gaven de
eucharistische samenkomsten van de vroege christenen een
atmosfeer van vreugde en blijdschap (cf. Hand. 2:46-47).

Tijdens de apostolische periode werd er voor de Goddelijke
Liturgie een agape maaltijd* -een liefdesmaal- aangeboden. De
gelovigen beleefden dan ook de Goddelijke Eucharistie als een
liefdesmaal, juist omdat het Mystieke Avondmaal het avondmaal

1St John Chrysostom, On the Betrayal of Judas, 1.4, PG 49.378-9.



3 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

was van Christus’ eindeloze liefde voor Zijn leerlingen (cf. Joh.
13:1-34). Maar in de loop der tijden werd de Goddelijke Liturgie
gescheiden van de liefdesmaal, wegens het optreden van allerlei
ongepastheden. (1 Kor. 11:17).

Toen de Apostelen brieven begonnen te sturen naar de
plaatselijke Kerken, begon de eucharistische bijeenkomst met een
brieflezing? (cf. Kol. 4:16, 1 Thes. 5:27). Daarop volgde de
liefdeskus, waar de heilige Paulus naar verwijst in zijn brieven (cf.
1 Kor. 13:12, Rom. 16:16). Vervolgens zegende de celebrant de
gelovigen: De genade van onze Heer Jezus Christus, en de liefde van
God, en de gemeenschap van Heilige Geest, zij met u allen. Amen.* (2
Kor. 13:13). Na de zegen, werd het dankzeggingsgebed gezegd
met de woorden des Heren: Neemt, eet... Drinkt hiervan, gij allen...
(cf. 1 Kor. 11:23-25). Dit werd gevolgd door het gebed van de
epiklesis* -de aanroeping- van de Heilige Geest, die zijn grondslag
vindt in Christus” woorden na de instelling van het Mysterie: Maar
wanneer de Trooster zal gekomen zijn... Die zal van Mij getuigen... Die
zal Mij verheerlijken (Joh 15:26; 16:14). Tenslotte werd het heilig
Lichaam van Christus verdeeld, en hierna volgde de heilige
Communie.* Op deze manier werd de Goddelijke Eucharistie
gevierd in de apostolische tijden.

2 The assemblies of the faithful took place in the evening, in the upper room of a
house (cf. Acts 20: 7ff.).



4 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

2. DE EERSTE LITURGISCHE GEBEDEN

De tweede en derde eeuw zijn een tijd van vervolging. Uit die
periode hebben we enkele liturgische gebeden, zoals degene die
staan opgetekend in de Didache (het Onderricht des Heren door de
Twaalf Apostelen) en de Apostolische Overlevering van de heilige
Hippolytus. Het lijkt erop dat er toen nog een relatieve vrijheid
bestond in het formuleren van liturgische gebeden. Zo zegt de
Didache: ‘Sta de profeten (red. de bisschoppen) toe te danken zoveel
ze willen’; en de heilige Justinus de Martelaar schrijft dat de
celebrant ‘gebeden en dankzegging aanbiedt overeenkomstig zijn
vermogen’.3

Het begin van deze periode valt samen met de definitieve
scheiding van de Eucharistie met het liefdesmaal. De Kerk ging
toen over van de periode der Apostelen en de met genade
begaafde Leraren en Profeten die rondreisden naar plaatselijke
Kerken, naar een tijd van vaste Herders. De eucharistische synaxis
werd nu ‘s ochtends gehouden in plaats van 's avonds, en gevierd
bij de graftombes van de vroegchristelijke martelaren. In de laatste
jaren van de eerste eeuw werd het Overwinningslied* aan de
Liturgie toegevoegd.*

In de Didache (Onderricht des Heren door de Twaalf Apostelen), dat
rond het jaar 100 geschreven werd, vinden we de eerste liturgische
gebeden terug: ‘Wat betreft de eucharistische viering, dank aldus:
Allereerst voor de Kelk: “Wij danken U, onze Vader, voor de
heilige Wijnstok van David, Uw dienaar, dewelke Gij ons hebt

3 Didache, 10.7, ANF 7, p. 380; First Apology, 67, PG 6.429BC.
4 Cf. St Clement of Rome, First Epistle to the Corinthians, 34.5-7, PG 1.277A.



5 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

doen kennen door Jezus, Uw kind. Tot U zij de heerlijkheid tot in
de eeuwen.” Over het breken [van het brood]: “Wij danken U,
onze Vader, voor het leven en de kennis die Gij ons hebt
bekendgemaakt door Jezus, Uw kind. Tot U zij de heerlijkheid tot
in de eeuwen. Zoals dit gebroken brood verdeeld werd over de
Bergen, en verzameld werd en tot één werd, moge ook Uw Kerk
zo verzamelt worden® van de einden der aarde in Uw Koninkrijk.
Want U komt toe de heerlijkheid en de kracht door Jezus Christus
tot in eeuwigheid.””’

Vervolgens geeft de Didache enkele zinnen die vermoedelijk als
dialoog tussen de celebrant en het volk bedoeld waren:

Celebrant: Moge de genade komen [alternatieve lezing: Moge
Christus komen] en deze wereld voorbijgaan.

Volk: Hosanna voor de God van David.

Celebrant: Zo iemand heilig is, laat hem komen. Indien hij dat
niet is, laat hem tot inkeer komen: Maran atha
[Onze Heer komt].

Volk: Amen.®

De heilige Justinus geeft ons in zijn Eerste Apologie (geschreven
rond het jaar 150 na Chr.) twee schetsen van de Goddelijke
Liturgie. De eucharistische synaxis begint met lezingen uit de
Heilige Schriften, waarna de celebrant de gelovigen toespreekt.
Hierna volgen gezamenlijke gebeden, de liefdeskus, het aanbieden
van het brood en de wijn* en de gebeden die de celebrant aanbiedt.
Het volk zegt het “Amen’ en de aanwezigen nemen deel aan het
eucharistiemaal [lett. “het voor-gedankte', d.w.z. de gewijde

5 The root of the verb ‘to gather up’ is also that of the noun synaxis, referring to
the gathering of the Church. — Trans.

6 Didache, 9.1-4 and 10.6, ANF 7, pp. 379-80.



6 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Heilige Gaven]. De afwezigen krijgen de Gaven toegestuurd door
diakens.” De heilige Justinus verwijst ook naar de aanroeping* van
de Heilige Geest, dewelke hij ‘het gebed van het woord” noemt’.”

De heilige Ignatius van Antiochié (die getuigde van Christus
door de martelaarsdood rond 113 na Chr.) en de heilige Irenaeus
van Lyon (140-202) zeggen minder over de inhoud en de vorm van
de gebeden, en meer over de theologie van het Mysterie. De
heilige Irenaeus noemt de heilige Anafora* de ‘aanroeping van
God’ of “‘woord van God’ 8

In het geschrift “de Apostolische Traditie” van de heilige
Hippolytus (geschreven in 217), vinden we de volgende dialoog
tussen de celebrant en het volk:

Celebrant: De Heer [zij] met u allen.

Volk: En met uw geest.
Celebrant: Omhoog de harten.

Volk: We hebben [ze] bij de Heer.
Celebrant: Laten we de Heer dankzeggen.
Volk: [Het is] waardig en recht.

Hierna begint de Anafora:

‘Wij danken U, o God, voor Uw geliefde kind Jezus Christus,
Die Gij in de laatste tijden tot ons hebt gezonden als Heiland en
Verlosser en Bode van Uw Raad... Die, toen Hij Zich overgaf aan
Zijn vrijwillig Lijden, Brood nam en dankte en zei: “Neemt, eet; dit
is Mijn Lichaam dat voor u gebroken wordt.” Evenzo ook de Kelk,

7 First Apology, 67, 66, PG 6.429C, 428C. There is also another instance where St
Justin calls the Comforter ‘word’: First Apology, 33, PG 6.381B.

8 Against Heresies, 4.18.5,SC 100, p. 611, and 5.2.3, SC 153, p. 37.



7 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

zeggend: “Dit is Mijn Bloed dat voor u vergoten wordt; zo dikwijls
gij dit doet, doet dit tot gedachtenis aan Mij.”

‘Zijn dood en Opstanding indachtig, bieden wij U het Brood en
de Kelk, U dankend... en wij smeken U om Uw Heilige Geest te
laten neerdalen op het Aangebodene van de heilige Kerk. Geef aan
allen die deelnemen aan dit Heilige, in ons samenkomen, [dat zij
hieraan mogen deelnemen] tot volheid van Heilige Geest, tot
waarborg des geloofs en der waarheid, en opdat wij U mogen
loven en prijzen, door Uw dienaar Jezus Christus, door Wie de
Vader en de Zoon en de Heilige Geest in Uw heilige Kerk geroemd
en geéerd worden, nu en altijd en in de eeuwen der eeuwen.
Amen.”

Reeds in deze Anafora van de Apostolische Traditie zijn de
liturgische elementen van de dialoog, de woorden van Christus, de
herinnering*, en de aanroeping (epiklese) van de Heilige Geest
duidelijk te onderscheiden.

3. DE EERSTE GESCHREVEN TEKSTEN VAN DE
GODDELIJKE LITURGIE

De Goddelijke Liturgie zoals wij die nu kennen, begon aan het
begin van de vierde eeuw vorm te krijgen. Tegen die tijd had elke
plaatselijke kerk (zoals bij Jeruzalem, Constantinopel, Alexandrié)
een eigen vorm van de Liturgie ontwikkeld. Zo hebben we de

9 Apostolic Tradition, 4, SC 1 Ibis, pp. 46—52 and P. Trembelas, Archai kai
charaktir tis christianikis latreias [Principles and character of Christian
worship], (Athens: Sotir, 1962), pp. 175-6. The interpretation ‘Bringing [them]
together, grant to all who partake in the Holy [Things] [that they may partake]
unto fullness of the Holy Spirit’ follows Botte’s translation, SC 1 Ibis, p. 53.



8 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Liturgieén van de heilige Markus de Apostel, de heilige Jakobus,
de broeder des Heren, de heilige Clemens, de heilige Basilius de
Grote en de heilige Johannes Chrysostomus.

Vandaag worden er in de Orthodoxe Kerk de volgende
Liturgieén gevierd:

1. De Liturgie van de heilige Jakobus. De kern van deze Liturgie
is van apostolische oorsprong, maar de vorm waarin zij bewaard is
gebleven is uit de vierde eeuw, met enkele latere toevoegingen. De
eenvoud van haar woordenschat, de lezingen uit het Oude
Testament* en de smeekbeden die verwijzen naar
christenvervolgingen bevestigen haar oudheid.

Deze Liturgie kreeg vorm in Jeruzalem verspreidde van daaruit
naar tal van plaatselijke Kerken. Vele heilige Vaderen spreken over
deze Liturgie: de heilige Kyrillus van Jeruzalem (die het uiteenzet
maar zonder de naam van de heilige Jakobus te vermelden), de
heilige Proclus van Constantinopel, de heilige Markos Evgenikos
van Efeze,10 het Quinisextum Oecumenische Concilie (in de 32ste
Canon) en anderen. De Liturgie van de heilige Jakobus wordt
gevierd op dagen dat we hem gedenken: op 23 oktober en de
eerste zondag na Kerstmis. [red. In feite wordt deze liturgie heden
zelden gevierd.]

2. De Liturgie van de heilige Basilius de Grote. Deze brengt ons
naar Caesarea in Cappadocié. De heilige Basilius moet het
geschreven hebben toen hij een priester was (circa 365), want de
heilige Gregorius de Theoloog, verwijst naar de werken van de
heilige Basilius uit die periode wanneer hij zegt dat zijn bijdrage
aan de Kerk ook gebeden voor de Liturgie inhoudt, en het ordo

10 Mystagogical Catechesis, 5, PG 33.1109—1128; Homily on the Tradition of the
holy Liturgy, PG 65.849B-852B; On the holy Eucharist, PG 160.1081B



9 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

volgens welke ze gelezen moesten worden.!’ Deze Liturgie werd
naar Constantinopel gebracht door de heilige Gregorius de
Theoloog, en verspreidde zich vandaar uit ook naar Alexandrié.
Deze liturgie wordt tienmaal per jaar gevierd: op de vijf zondagen
in de Grote Vastentijd, op Grote Donderdag in de Grote Week, op
het voorfeest van Pasen (Grote Zaterdag), het voorfeest van
Kerstmis (24 december), het voorfeest van Theofanie (5 januari), en
tenslotte op 1 januari, de dag waarop wij de h. Basilius zelf
gedenken.

3. De Liturgie van de heilige Johannes Chrysostomus, dewelke
we nu zullen bespreken.

4. DE HEILIGE JOHANNES CHRYSOSTOMUS EN
DE GODDELIJKE LITURGIE

i. Het leven van de heilige Johannes

De heilige Johannes Chrysostomus werd in Antiochié geboren uit
vrome christelijke ouders, rond het jaar 350. Zijn vader, Secundus,
was een generaal, en zijn moeder Anthousa kwam uit een adelijke
familie. Enkele maanden na de geboorte van de heilige, stierf zijn
vader, en van toen af nam zijn moeder zijn opvoeding op zich.

Al van zeer jonge leeftijd studeerde de heilige Johannes retoriek
en filosofie. De toenmalige bisschop van Antiochi€, de heilige
Meletius, had een hoge achting voor de jongeling en nam hem
onder zijn hoede, want ‘hij beminde de schoonheid van zijn hart,

11 See Homily 43, 34, PG 36.541C.



10 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

en met een profetisch oog voorzag hij de toekomst van de
jongeman’.12

Op achttienjarige leeftijd werd de heilige Johannes gedoopt en
studeerde hij vervolgens gedurende drie jaar aan de theologische
school van Antiochié. In 371 werd hij tot voorlezer gewijd*, en
volgens het gebruik van die tijd las hij voor uit de Heilige Schriften
en gaf hij hierover een uitleg aan het volk.

In 372 ontsliep de moeder van de heilige. Vervolgens vervulde
hij de wens die hij reeds lang koesterde en hij trok zich terug in de
wildernis, waar hij in totaal zes jaar verbleef. De eerste vier jaar
bracht hij door in gehoorzaamheid aan een andere asceet, de
volgende twee jaar leefde hij alleen in grotten en hanteerde hij een
erg strenge levensstijl. Gedurende die twee jaren lag hij nooit neer,
maar ‘hij bracht het grootste deel van de tijd door zonder te slapen
en met het bestuderen van de Heilige Schriften.”’? De extreme
koude en de ascetische praktijken tastten zijn gezondheid echter
aan en hij werd gedwongen terug te keren naar Antiochié, waar hij
in 380 of 381 tot diaken gewijd werd door de heilige Meletius. Vijf
jaar later werd hij tot priester gewijd door de nieuwe aartsbisschop
van Antiochié, de heilige Flavianus.

De heilige Johannes diende als priester in Antiochié tot het jaar
397. Met zijn indrukwekkend prediken onderrichtte hij zijn
kudde onophoudelijk en gaf hen aanmoediging in moeilijke tijden.
Zijn bekendheid verspreidde zich tot buiten Antiochié en Syrié en
iedereen verwachtte dat hij de heilige Flavianus zou opvolgen op
de bisschoppelijke troon van Antiochié. Maar na de dood van
patriarch Nektarios van Constantinopel, leidde God de heilige
Johannes” schreden naar de keizerlijke stad, waar hij op 15
december 397 tot haar bisschop verkozen werd. Op 26 februari 398
besteeg hij deze troon.

12 Palladius of Hellenopolis, Dialogue concerning St John Chrysostom, 5, PG 47.18.
13 Palladius of Hellenopolis, Dialogue concerning St John Chrysostom, 5, PG 47.18.



11 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

In Constantinopel wachten er nieuwe moeilijkheden de heilige
op. Het heidendom voerde nog strijd met het christelijke geloof.
De Arianen, Apollinariérs en andere afvallige groeperingen
verscheurden de eenheid van de Kerk. Geestelijken zonder besef
van hun roeping schandaliseerden het volk. Het was te midden
van al deze moeilijkheden dat de heilige Johannes zijn werk
voortzette. Door de bezielde woorden van zijn ‘gouden mond’
hing het volk hem aan de lippen. Hij troostte de lijdenden,
bemoedigde de moedelozen en riep op tot bekering. In woorden
en daden bestreed hij het kwade, waar het ook te vinden was. Hij
bestrafte onwaardige leden der geestelijkheid en organiseerde het
geestelijke werk en de liefdadigheidsactiviteiten van de Kerk. Hijj
stuurde gezanten naar de Goten, naar Scythié en naar Phoenicié.
Hij stelde nachtelijke erediensten in, zodat ook werkende mensen
konden deelnemen.

Zijn veelomvattend werk, en in het bijzonder zijn bestraffing
van onwaardige geestelijkheid, riep enorme weerstand op. De
vijanden van de heilige ondernamen stappen, gesteund door
keizerin Eudoxia, om hem uit zijn ambt te zetten en hem te
verbannen.!* Deze ballingschap duurde één dag. De heilige was tot
in Bithynié geraakt, maar het protest van het volk en een
buitengewone gebeurtenis die Eudoxia erg verontrustte, brachtten
haar ertoe hem terug te roepen. De heilige Johannes keerde terug
naar de keizerlijke stad, waar het volk hem met eer en tranen van
vreugde ontving.

Zijn vijanden bleven echter niet stilzitten. Met hun
voortdurende listen en lasteringen, wekten ze wederom de woede
van Eudoxia tegen hem op en haalden de keizerin over om de
heilige onder huisarrest te plaatsen. In de nacht van Grote
Zaterdag in het jaar 404 vonden er verschrikkelijke gruweldaden
plaats in de kerken waar de trouwe aanhangers van de heilige

14 The ‘Robber’ Synod of the Oak, which took place 403 AD.



12 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

bijeenkwamen. Bij de voorbereidingen om de catechumenen* te
dopen en het Pasen te vieren, werden de catechumenen - zowel
mannen als vrouwen - aangevallen door soldaten en naakt naar
buiten gedreven. Zoals de heilige verhaalt, ‘werd het gewijde
water [in de doopvonten] rood van hun wonden... en in het
tumult werd zelfs het allerheiligst Bloed van Christus over de
kleren van de soldaten gemorst.”1>

Tenslotte nam de heilige op 20 juni 404 afscheid van zijn
geestelijkheid en gaf zich over aan zijn vijanden, zonder
medeweten van het volk. Hij werd in ballingschap gezonden naar
de Kaukasus in Armenié. De onvoorstelbare lichamelijke en
geestelijke ontberingen hielden meer dan drie jaar aan. Op 14
september, terwijl hij op weg was naar een nieuw ballingsoord in
Pityon, ontving hij de alzuivere Mysterién, en met zijn geliefde
uitspraak: ‘Eer aan God vanwege alle dingen’ ontsliep hij in de
Heer."16

In 438, werden de relieken van de heilige overgebracht naar
Constantinopel. ‘Ze werden eerst naar de kerk van de heilige
Thomas de Apostel gebracht... daarna naar de kerk van de heilige
Irene; daar werden de heilige relieken op de bisschoppelijke troon
geplaatst en riep iedereen uit, “Eis uw troon terug, heilige!”
Daarna werden de relieken in een koninklijke koets gelegd en naar
de kerk van de heilige apostelen gebracht. Daar plaatste men hem
op de bisschoppelijke troon en, o het wonder, zei hij tot het volk
het “Vrede zij met u allen!” .17

Het martelaarsleven van de heilige Johannes was voorbij. De
waarheid had wederom gezegevierd. En de heilige, springlevend

15 Palladius of Hellenopolis, Dialogue concerning St John Chrysostom, 2, PG 47.11.
16 Theodore, Bishop of Trimythous, Life of St John Chrysostom, 25, Halkin, p. 31.
17 St Nikodimus of the Holy Mountain, Synaxaristis ton dodeka minon [Synaxarion

for the twelve months], vol. 3 (Thessaloniki: Orthodoxos Kypseli, p.163 (27
January).



13 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

na zijn ontslapen, bood de vrede des Heren aan allen: aan zijn
vijanden en aan hen die hem liefhadden.

ii. De Goddelijke Liturgie

Het einde van het heilige martelaarsleven van de heilige Johannes
Chrysostomus brengt ons bij het begin van zijn Goddelijke
Liturgie, want in zijn tijd begon de Liturgie met de intocht van de
bisschop in de kerk en het aanbieden van de vrede aan het volk.18
Het volk antwoordde dan aan de bisschop: ‘En met Uw Geest.
Daarna volgden drie lezingen uit de Heilige Schrift: één uit de
Profeten, één uit de Epistels en één uit het heilig Evangelie. Daarna
verkondigde de bisschop het woord Gods, en dan volgden de
gebeden voor de catechumenen en de boetedoenende gelovigen.
Eens de catechumenen en de boetedoenenden vertrokken waren,
werden de kerkdeuren gesloten. De gebeden der gelovigen
werden dan gezegd, gevolgd door de Grote Intocht* en werd de
liefdeskus gegeven.

Hierna volgde de heilige Anafora, het Overwinningslied [red.
Heilig, heilig, heilig de Heer], de woorden van Christus [bij het Laatste
Avondmaal] en de aanroeping van de Alheilige Geest. Tenslotte
werd het Omnze Vader gebeden, gevolgd door de Heilige
Communie en de Wegzending?*.

Naast de gebeden die hij zelf geschreven heeft, gebruikte de
heilige Johannes in zijn Liturgie ook enkele oudere liturgische
gebeden. Zijn biograaf, Georgius de bisschop van Alexandrig,
vertelt dat toen de heilige in Armenié was, hij zeven bisschoppen
en een groot aantal priesters en diakens had gewijd om tegemoet

18 St John Chrysostom writes: ‘When the bishop enters the church, he does not go
up to his throne until he has wished peace to all the faithful’ (Against the Jews,
3.6, PG 48.870).



14 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

te komen aan de noden van de plaatselijke Kerk, en ‘de manier
vastlegde waarop ze moesten zingen en hun de Goddelijke
Mystagogie* leerde’.1?

Onderzoek naar het werk van de heilige leidt tot de conclusie
dat ‘“de kern van zijn Goddelijke Liturgie bestaat uit een reeks
gebeden die ons in wezen zijn overgeleverd in de vorm waarin de
heilige ze had uitgesproken toen hij bisschop van Constantinopel
was.” Zowel inhoud als stijl getuigen dat deze gebeden het werk
zijn van deze heilige vader.20

De Goddelijke Liturgie van de heilige Johannes in haar huidige
vorm bevat latere toevoegingen: een ander begin, de hymne
‘Eniggeboren Zoon’ en de Cherubijnen Hymne*. De lezing uit de
profeten werd weggelaten, en vanaf de achtste eeuw werd de
Dienst van de Proskomidie (dienst van het voorbereiden van de
Gaven) voor het begin van de Liturgie voltrokken.

Het is echter niet nodig stil te staan bij de geschiedenis van de
samenstelling van de Liturgie. Voor de gelovigen maakt het niet
uit wanneer de gebeden geschreven waren of door wie, maar hoe
in elk tijdperk de brandende harten voor Christus’ liefde, Hem
waarnemen in het breken van brood (Luk. 24:32-35).

19 George of Alexandria, Life of St John Chrysostom, 59, Halkin, p. 238.

20 Georg Wagner (Bishop of Eudokias), Der Ursprung der Chrysostomusliturgie,
(Miinster: Aschendorff, 1973), p. 133.



15 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

iii. De celebrant

Het voornaamste bewijs van de heilige Johannes Chrysostomus als
celebrant wordt ons gegeven door zijn eigen schrijven. Wanneer
de heilige spreekt over de liturgische bediening van de priester,
onthult hij ons zijn eigen liturgische ervaring.

De ware celebrant van het eucharistische Mysterie is Christus:
Hij Die de Goddelijke Eucharistie voltrok ‘bij het Mystieke
Avondmaal is Dezelfde die ook nu de Mysterién voltrekt. Wij
priesters bevinden ons in de positie van dienaren. Hij Die [de
Heilige Gaven] heiligt en verandert, is Christus.”?! De celebrant is
het instrument van de Heilige Geest; hij staat in de plaats van
Christus.

De heilige Johannes Chrysostomus schrijft vanuit zijn ervaring
van de verhevenheid van de priesterlijke bediening dat de priester
‘tussen God en de mensheid staat, hij ons waardigheid doorgeeft
vanuit de hemel en onze smeekbeden daarheen opheft.” De viering
der Eucharistie plaatst de celebrant in de hemel: ‘De troon van het
priesterschap bevindt zich in de hemelen.” Daarom wordt er van
de celebrant een hemelse reinheid vereist, opdat hij de taak moge
vervullen die God zelfs niet aan de engelen heeft toevertrouwt.
Want ‘de priester roept de Heilige Geest aan, voert dit
ontzagwekkend en schrikwekkend Offer uit en raakt voortdurend
de Meester van allen aan.22

De priester staat op aarde, maar de ruimte waarin hij handelt is
in de hemel. Hij staat met de heilige engelen, verheerlijkt God
samen met de aartsengelen en concelebreert met Christus.2?> De
heilige Johannes getuigt dat tijdens de Goddelijke Liturgie,
‘hemelse machten het gehele altaar ruimte vervullen, en met ons

21 On Matthew 82.5, PG 58.744
22 Homily on Isaiah 5, 1, PG 56.131, 130-1; 0-On the Priesthood, 6.4, PG 48.681.
23 Cf. St Gregory the Theologian, Homily 2,73, PG 35.481AB.



16 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

samenwerken in het voltrekken van de dienst’. En zijn tijdgenoten
getuigen dit van de heilige zelf: ‘Tijdens het verloop van de
Goddelijke Liturgie, werd de ware aard van degene die de
onzichtbare wereld ziet geopenbaard. Hij zag er immers niet uit
als een mens bekleed met een sterfelijk lichaam, maar eerder een
engel in menselijke gedaante.’2

Zo vierden heiligen de Liturgie; zo vierde de goddelijke
Chrysostomus ‘het wonder van de Mysterién’.2> Voor het heilig
Altaar beleefde hij het mysterie van Gods liefde. Hij ontving de
goddelijke liefde vanuit de hemel en bood het aan Zijn kinderen
op aarde. Bijgevolg vormen zijn leven, zijn woorden en zijn
martelarendood de beste interpretatie van de Goddelijke Liturgie:
want de Goddelijke Liturgie - dat Christus is - was zijn hele leven,
en zijn leven was een voortdurende Goddelijke Liturgie en
dankzegging aan God.

5. WAT IS DE GODDELIJKE LITURGIE?

i. Een samenvatten van de volledige goddelijke economie*

Het geheel van alle wonderbaarlijke gebeurtenissen die door God
zijn uitgevoerd om de mens na zijn ongehoorzaamheid terug naar
Zijn huis te brengen en hem opnieuw de Zijne te maken, wordt de
goddelijke economie of heilsbeschikking genoemd, (of nog:
genadebedeling en heilsorde): ‘De goddelijke economie van onze
God en Heiland is het oprichten van de mens uit zijn gevallen staat

24 Anonymous, Life of St John Chrysostom, 14, Halkin, p. 399.
25 St John Chrysostom, On John, 46.2, PG 59.260.



17 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

en zijn terugkeer uit de vervreemding -die zijn ongehoorzaamheid
veroorzaakte- tot intimiteit met God.”26

Deze realiteit van ons heil in Christus is wat we ervaren bij elke
Goddelijke Liturgie, waarvoor we dankzeggen aan God: ‘De
ontzagwekkende mysterién die bij elke bijeenkomst van de
gelovigen verricht worden en die overvloedige heil bieden,
worden de Eucharistie (‘"dankzegging’) genoemd, omdat ze bestaan
uit het gedenken van vele weldaden, en ons het hoogtepunt
openbaren van de goddelijke voorzienigheid. De Goddelijke
Liturgie is de sacramentele herbeleving van deze dingen en de
samenvatting van de gehele goddelijke economie’. Daarom zegt de
celebrant aan het einde van de Goddelijke Liturgie van de heilige
Basilius: “Het Mysterie van Uw heilsorde, o Christus onze God, is
volbracht en voltooid’.?” Daarom zegt de celebrant aan het einde
van de Goddelijke Liturgie van de heilige Basilius: ‘Het Mysterie
van Uw heilsorde, o Christus onze God, is volbracht en voltooid’.

Het mysterie van de goddelijke economie werd op hetzelfde
moment geopenbaard als de ongehoorzaamheid van de mens. De
Meester, Die van de mensheid houdt, ‘zag onmiddellijk de val en
de omvang van de wonde, en haastte zich om de wonde te
behandelen zodat deze niet erger zou worden en zou overgaan tot
een ongeneeslijk letsel... Aangespoord door Zijn liefde, hield Hij
geen enkel moment op voor de mens te voorzien.? Door
wonderbaarlijke daden en profetische woorden bereidde God de
mens voor om deel te hebben aan de volheid van het leven en de
liefde.

Een aantal gebeurtenissen en profetieén uit het Oude Testament
voorafbeelden het Mysterie van de Goddelijke Eucharistie.

26 St Basil the Great, On the Holy Spirit, 15.35, PG 32.128C.

27 St John Chrysostom, On Matthew, 25.3, PG 57.331; St Theodore the Studite,
Antirrheticus, 1, PG 99.340C.

28 St John Chrysostom, On Genesis, 17.2, PG 53.136.



18 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

De eerste hiervan is het offer van brood en wijn door
Melchisedek gebracht (cf. Gen. 14:18- 20), die ‘een voorafbeelding
en type van Christus de ware Hoge Priester was’ (cf. Ps. 109:4), en
zijn offer was een imitatie van het offer van de Heer. Melchisedek,
‘bewogen door een gave van profetie, voorzag het toekomstige
offer dat namens de volkeren gebracht zou worden. Daarom
verheerlijkte hij God, in navolging van Christus -Die nog komen
zou- door brood en wijn aan te bieden (‘te offeren”).’?® In de
Heilige Geest beleeft Melchisedek de toekomst in het heden, en
imiteert hij dat wat nog niet heeft plaatsgevonden.

Een andere voorafspiegeling van Christus’ offer en de
Goddelijke Eucharistie is het offeren van Isaak door Abraham (cf.
Gen. 22:1-14), en het offer uitgebracht door de Profeet Elia (cf. Kon.
18:17-40). Ook Jesaja’s visioen (cf. Isa. 6:1-7) heeft liturgische
ondertonen: de Heer is daar gezeten op een troon, omringd door
Serafijnen die het driemaalheilig (‘het Trisagion’) zingen, terwijl er
een offer van wierook gebracht wordt. Volgens de heilige Vaderen
verwijzen een profetie van de aartsvader Jakob (cf. Gen. 49:10-1)
en een andere van de Profeet Maleachi (cf. Mal. 1:11) ook naar de
Eucharistie.3

Maar de Goddelijke Eucharistie werd bij uitstek voorafgebeeld
door het feest van de Joodse Pasen (‘Pascha’). Dit feest was een
voortdurende gedachtenis van de redding van de Hebreeén uit
Egypte, en een dankzegging aan God voor Zijn weldaden. De
gebeurtenissen die plaatsvonden toen de Hebreeén Egypte
ontvluchtten, waren ‘vreeswekkende mysterién van diepgaande

29 Melchizedek (whose name means ‘king of peace’) blessed the patriarch
Abraham after the latter returned from his victory over the king of Elam.
Abraham offered Melchizedek a tithe of the spoils, and Melchizedek offered
him bread and wine (cf. Heb. 7: 2); St John of Damascus, On the Orthodox Faith,
4.86, PG 94.1149C; St John Chrysostom, On Melchizedek, 3, PG 56.261.

30 Cf. St Justin, First Apology, 32, PG 6.377-380; cf. St John Chrysostom, Against the
Jews, 5.12, PG 48.902-3.



19 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

betekenis. En als de voorafspiegelingen zo vreeswekkend waren,
hoeveel te meer de realiteit... Want de realiteit is echter dat we
Christus eten als ons Paaslam!’3!

Al deze gebeurtenissen baanden de weg voor de komst van
Christus. De waarheid, die tot dusverre op mystieke manieren
voorafgebeeld werd, werd geopenbaard in de volheid der tijden.
Terzelfdertijd werd ook de ware omvang van het mysterie van de
goddelijke economie geopenbaard, omdat Christus al deze
mysterién onder één Hoofd bijeenbrengt (“anakefaléosis”).

In de Goddelijke Liturgie worden al de gebeurtenissen van
Christus” leven liturgisch herbeleefd: ‘Alle handelingen die in deze
goddelijke eredienst worden verricht, zijn een vorm van Christus’
heilbrengend Lijden, Zijn graflegging en Zijn Opstanding... en van
heel zijn verlossende leven op aarde en van de goddelijke
economie.” In de liturgie staat de celebrant “voor het heilig Altaar’
en ‘hij prijst de heilige en goddelijke werken van Jezus
Christus...dan voert hij de goddelijke Mysterién uit en brengt hij
ons voor ogen al die dingen die hij zonet had verheerlijkt.” Het
leven van Christus wordt aan ons geopenbaard, omdat ‘de gehele
mystagogie (i.e. de Liturgie als inwijding in het mysterie) een
samenhorig beeld is van het aardse leven van de Heiland.’32

De heilige Johannes Chrysostomus schrijft dat ‘onzichtbare
dingen gezien worden met het oog des geloofs’.33 Laten we dan
luisteren naar deze heilige, die in de Goddelijke Liturgie
onzichtbare dingen waarnam.

31 St John Chrysostom, On Ephesians, 23.2, PG 62.165-6.

32 Theodore of Andida, On the Symbols of the Divine Liturgy, 1, PG 140.417A;
St Dionysius the Areopagite, On the Church Hierarchy, 3.3.12, PG 3.441C—
444A;

St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 1, PG 150.372B.
33 On the words ‘In the last days’, 2, PG 56.272.



20 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

De kerk waar de Liturgie wordt gevierd, is Bethlehem: ‘Laten
we ons haasten naar Bethlehem [dus, naar de kerk], dat het huis is
van het geestelijke Brood.” Zo dadelijk, zullen we samen met de
leerlingen deelnemen aan het Mystieke Avondmaal in de
bovenkamer van Sion. Want in de Liturgie ‘wordt datzelfde
Avondmaal waar Christus aanwezig was, volbracht. Het
eucharistische Avondmaal verschilt op geen enkele manier van dat
van dat Avondmaal.” ‘Deze heilige kerk is de bovenkamer waar
Christus en de leerlingen bijeen waren; het was van hieruit dat ze
naar de Olijfberg gingen.’34

Daarna wordt het Altaar de Schedelplaats, het verschrikkelijke
Golgotha: het Mysterie van de Goddelijke Eucharistie “is een vorm
van dat offer [op Golgotha]...Het offer dat toen werd gebracht,
dragen ook wij nu op.” Na Golgotha, ervaren we de Opstanding:
‘Het Mysterie dat we met Pasen vieren, bevat niets meer dan wat
we nu vieren. Het is een en hetzelfde, dezelfde genade van de
Heilige Geest. Het is altijd Pasen.”s>

De Goddelijke Eucharistie is het onophoudelijke Pasen van de
Kerk. Het is het begin van het nieuwe tijdperk dat losbarst in het
oude en het geheel vernieuwd. Het is de charismatische
aanwezigheid van het Koninkrijk dat komen =zal: Gij hebt
onophoudelijk alles gedaan tot Gij ons terug naar de hemel voerde
en ons Uw komend Koninkrijk schonk. Zelfs nu heeft Christus ons
het komend Koninkrijk gegeven, en “heeft Hij het ons toegankelijk
gemaakt’.3¢ En zelfs nog ontzagwekkender: Hij heeft ons waardig
geacht om de Meester des hemels in ons te ontvangen.

De Goddelijke Liturgie is het mysterie van Christus. Dat wat

dichtbij is en wat veraf is, het begin en het einde staan daar naast
elkaar: ‘Het Pasen des Heren verschijnt, de tijdperken worden

34 St John Chrysostom, On Matthew, 7.5, 50.3 and 82.5, PG 57.78, PG 58.507, 744.
35 Ibid. On Hebrews, 17.3, PG 63.131; On 1 Timothy, 5.3, PG 62.529-30.
36 Anaphora prayer; St John Chrysostom, On John, 46.3, PG 59.261.



21 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

samengebracht [dus, tijdsverschillen verdwijnen], de hemel en de
aardse wereld zijn ééngemaakt.”?” Zoals Christus de Alfa en de
Omega, de eerste en het laatste, het begin en het einde is (Openb.
22:13), zo is de Goddelijke Liturgie de synaxis (de ‘samenkomst’)
van ruimte en tijd in Christus, en hun transfiguratie (‘geestelijke
omvorming’) tot liturgische ruimte* en tijd*.

ii. Een godsopenbaring (theofanie) van de Drie-eenheid

De goddelijke heilsgeschiedenis is de manifestatie van de
drievuldige God Zijn liefde voor de mens: het Woord Gods is de
Leidsman van ons heil, de Vader is behaagd met het werk van de
Zoon waarin de Alheilige Geest meewerkt. ‘De god-menselijke
theofanie, [Christus God] mens geworden door de Altijd-Maagd
Maria, wordt verwezenlijkt door de Wil van de Vader, in de
Menswording (incarnatie) van de Zoon en de medewerking van de
Heilige Geest.38

Het mysterie van de goddelijke economie is een theofanie van
de Drie-eenheid, en bijgevolg is de Goddelijke Liturgie —waardoor
we dit mysterie in genade herbeleven—ook een theofanie van de
Drie-eenheid. De celebrant ‘onthult de Heilige Drie-eenheid aan
ons’ door de Liturgie.?

Van begin tot einde helpt de Liturgie ons het mysterie van de
aanwezigheid van de Drie-eenheid te ervaren. De priester begint
met een doxologie van de Heilige Drie-eenheid: Gezegend zij het
Koninkrijk van de Vader, en de Zoon, en de Heilige Geest.40 Dit wordt
later opgevolgd door andere priesterlijke exclamaties tot de Drie-

37 Epistle to Diognetus, 12.9, ANF 1, p. 30.

38 St Caesareus of Nazianzus, Dialogue 3, 167, PG 38.1129.
39 St Gregory the Theologian, Homily 43, 72, PG 36.593C.
40 Cf. St Germanus, Contemplation, PG 98.401B.



22 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

eenheid, de drie antifonen* en de hymne van het Driemaal Heilig
(het Trisagion)* die we zingen tot de Levenschenkende Drie-
eenheid. Naarmate het moment van de Heilige Anafora* (het
Aanbieden van het Brood en de Wijn) nadert, schenkt de celebrant
ons de genade van onze Heer Jezus Christus, en de liefde van God de
Vader, en de gemeenschap van de Heilige Geest.

Hierna danken wij God voor alles wat Hij in Zijn liefde voor
ons heeft gedaan: Gij bracht ons vanuit het niet-zijn tot het zijn, en
toen wij gevallen waren hebt Gij ons weer opgericht, en alles gedaan om
ons naar de hemel te leiden en Uw komend Koninkrijk te schenken. Voor
al deze dingen danken wij U, en Uw eniggeboren Zoon en Uw Heilige
Geest.

Na het dankzeggen, bidden wij tot de Vader om ons de
Trooster te zenden om het aanbieden van de Zoon te zegenen. De
Trooster komt als het suizen van een zachte bries [1 Kon. 19:12], en
vervolledigt de Consecratie* en schenkt ons Christus. Alles wordt
vervuld met het Licht van de Drievoudige Zon der Godheid, en
wij zijn te gast bij het liefdesfeest der Drie-eenheid.

We communiceren in het heilige Lichaam van Christus en
worden zo een tempel van de Alheilige Drie-eenheid. Want
‘wanneer één Persoon van de Heilige Drie-eenheid in ons is, is de
Heilige Drie-eenheid in ons’. Het lichaam van de christen wordt
‘gegrondvest’ in de Heilige Drie-eenheid; eenieder die de
Communie ontvangt ‘heeft Christus en Zijn Vader en de Trooster
grondig in hem gevestigd.”4!

Aan het einde van de Liturgie aanbidt de nu Christus-dragende
persoon de Heilige Drie-eenheid met dankbaarheid: Wij hebben het
ware Licht aanschouwd; de hemelse Geest ontvangen; het ware geloof
gevonden; wij aanbidden de ondeelbare Drie-eenheid Die ons heeft gered.

41 St Athanasius The Great, To Serapion of Thmuis 1, 20, PG, 26.577A; St John
Chrysostom, To the disgraced Theodore 1, PG 47.278.



23 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

11i. Een samenkomen van hemel en aarde

De aanwezigheid van de Drie-ene God geeft de eucharistische
synaxis (bijeenkomst) zijn ware hoedanigheid: het is een
‘samenkomen’ van hemel en aarde. De ruimte waarin de Heilige
Anafora gevierd wordt, wordt zo het tabernakel [‘verblijfsvertrek’]
van God onder de mensen (cf. Openb. 21:3). Samen met de mens,
verheerlijkt de gehele schepping God, omdat alle dingen door God
geroepen worden tot een samenkomen op één plaats, op het Altaar
voor Zijn troon (cf. Openb. 8:3). God, Die de bovennatuurlijk
Goede is, ‘wordt kallos genoemd [de Schone, van het woord
schoonheid]... omdat Hij alle dingen tot Zich roept [kalli] en
samenbrengt tot één.’42

De Goddelijke Liturgie is precies deze synaxis, dit
‘samenkomen’ van de gehele kosmos (i.e. de zichtbare en
onzichtbare wereld) en diens reis naar het Koninkrijk Gods. De
Vaders noemen de samenkomst van de gelovigen bij de
Goddelijke Liturgie een samen-gaan (syn-odos) omdat alle
gelovigen en de Heer samen een weg afleggen naar het hemelse
Jeruzalem toe. Deze synaxis toont aan dat de zijnsreden van de
Kerk het verenigen van de gelovigen is. “De Kerk is ontstaan...
opdat wij verenigd zouden worden. En dit wordt aangetoond door
onze samenkomst” De h. Johannes verwondert zich: ‘Welk
paradijs bestaat er zoals onze samenkomst?” En hij spoort ons aan:
‘Dat niemand die eet van het heilige Paaslam [van de Eucharistie]
enige aandacht schenke aan Egypte [de ijdelheid van deze wereld],
maar eerder aan de hemel, aan het Jeruzalem dat boven is.”#3

42 St Dionysius the Areopagite, On the Divine Names, 4.7, PG 3.701C. In the Greek
text there is a play on the homophonic words kaAdv (kalon), meaning 'good’,
k&AAog (kallos), meaning 'beauty’, and kadw (kalo), meaning 'to call'.

43 St John Chrysostom, On 1 Corinthians, 27.3, PG 61.228; On Repentance, 8.1, PG
49.336; On Ephesians, 23.2, PG 62.166; Cf. also St Cyril of Alexandria, On John,
12, PG 74.708B:'In our holy concourses or gatherings, we also say this [Peace



24 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

De Goddelijke Liturgie is de aanwezigheid van Christus. Op de
Heilige Tafel ‘is tegenwoordig de Koning over alles’. Christus, Die
‘de gehele geschapen wereld bijeenroept en samenbrengt’,
verzamelt alles rond het heilig Altaar, en ‘bindt door Zijn
goddelijke voorzienigheid, redelijke wezens nauw samen, zodat ze
zowel met elkaar als met Hem verenigd worden.’#

Naast Christus staat de Koningin, de Moeder Gods. Nog
voordat Christus Zijn Avondmaal aanbood (offerde), werd het
mysterie van ons heil reeds gevierd in de Moeder Gods door de
kracht van de Heilige Geest: “Uw moederschoot werd een Heilige
Tafel, want het bevatte het heilig Brood.” Bij de Goddelijke
Liturgie, staat de Koningin der hemelen aan de rechterhand van de
Koning: “Waar Christus is, daar staat ook de Godsbaarster... Zij is
waarachtig Zijn troon, en waar de Koning gezeten is, daar is ook
Zijn troon.’#>

De engelenwereld vormt de hothouding van Christus. Christus
begeeft Zich naar Golgotha begeleid door de engelenscharen.*¢ Op het
moment van het offeren, sluiten de engelen zich bij ons aan om
Gods goedheid te verheerlijken.

Ook het koor der heiligen neemt deel aan de Eucharistie.
Daarom worden ‘de namen van de heiligen opgenoemd” tijdens de
Liturgie... wat aangeeft dat ze onlosmakelijk verbonden zijn in een
heilige vereniging met Christus, die dit aardse leven overtreft.” De

be unto all] to each other'; also PG 74.725C": It is therefore most appropriate
that we perform our holy concourses in the church on the eighth day
[Sunday]'.

44 St John Chrysostom, Homily on Isaiah 6, 4, PG 56.140; St Gregory of Nyssa, On
Ecclesiastes, 3, PG 44.649C; St Maximus the Confessor, Mystagogy, 1, PG
91.664D.

45 Matins* of Mid-Pentecost, Canon, ode 5; St Gregory Palamas, Homily 53, 21,
Oikonomou, p. 157.

46 Divine Liturgy, Cherubic Hymn.



25 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

eucharistische samenkomst is de viering van Christus Zijn
overwinning. Al die Christus vergezelden op Zijn weg, zijn op dit
moment aanwezig met Hem: ‘Wanneer er voor een koning
zegevieringen gehouden worden, worden al zij die deel hebben
uitgemaakt aan de overwinning, ook geprezen; evenzo hier, want
de viering van de Goddelijke Liturgie is een tijd van zegevieren.'#

Ook aanwezig tijdens de Goddelijke Liturgie zijn onze
overleden broeders, voor wie wij Gods genade afsmeken. Hun
herdenking* bij de Liturgie brengt ‘groot gewin en veel voordeel’
voor hun zielen.*8

Hemel en aarde, engelen en mensen, levend en overleden,
komen samen om feest te vieren en de Heer te danken voor Zijn
liefde. “Aarde en zee, bewoonde en onbewoonde streken zullen
een eeuwige hymne zingen; en zij zullen dankbaar zijn voor de
goddelijke goede dingen” die ze ontvangen hebben.** Alle dingen
zeggen dank: Aan Hem Die zetelt op de troon en aan het Lam zij lof en
eer en heerlijkheid en kracht tot in alle eeuwigheid! (Openb. 5:13)

6. DE VRUCHTEN VAN DE GODDELIJKE
LITURGIE

i. De christen wordt opgenomen in Christus

Door het Mysterie van de Goddelijke Eucharistie, ontvangt de
mens het heilig Lichaam en kostbaar Bloed van Christus, en wordt

47 St Dionysius the Areopagite, On the Church Hierarchy, 3.3.9,PG 3.437C; St John
Chrysostom, On Acts, 21.5, PG 60.170.

48 St John Chrysostom, On Philippians, 3.4, PG 62.204.
49 Ibid. On Psalm 44,13, PG 55.203.



26 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

hij ‘één in lichaam en bloed” met Hem.50 Zoals Christus Zelf zei
toen Hij voor het eerst over dit Mysterie sprak, wie Mijn vlees eet en
Mijn bloed drinkt, blijft in Mij en Ik in hem (Joh. 5:56).

De mens ontvangt Christus, en Christus ontvangt de mens.
Christus wordt aldus op deze wijze zowel het huis van de mens
als thuis in de mens. Dit is de allerhoogste manifestatie van
Christus’ liefde voor de mens. De h. Johannes Chrysostomus zegt
ons: ‘Het is nodig het mirakel van de Mysterién te begrijpen: wat
het is, waarom het werd gegeven en wat voor profijt we eruit
halen’. Zoals de h. Paulus zegt, worden wij één lichaam en leden van
Zijn vlees en beenderen (Ef. 5:30)... dus om één lichaam met Christus
te worden, niet enkel uit een gevoel van liefde, maar in
werkelijkheid; laat ons vermengd worden met Christus” Vlees. Dit
wordt bereikt met het voedsel dat Hij ons gegeven heeft vanuit het
verlangen ons de grote liefde te tonen die Hij voor ons heeft. Dit is
waarom Hij Zichzelf met ons vermengde en één lichaam met ons
werd, zodat wij één kunnen worden met Hem, net zoals het
lichaam vastgehecht is aan het hoofd.’>!

Door de Heilige Communie wordt de gelovige één van lichaam
met Christus, één ‘samenstelling’, één “vermenging’. Dit gebeurt
niet zomaar in theoretische zin, maar feitelijk en existentieel.
Christus was in Zijn mensenliefde ‘niet tevreden’ met enkel het
mensworden, geslagen en gedood worden om ons, maar
vermengde Zichzelf daadwerkelijk met ons. Hij verandert ons in
Zijn eigen Lichaam, niet enkel in geloof, maar ook in realiteit.’>2

Op een ander moment hoort de h. Johannes Christus tegen hem
spreken: ‘Ik ben niet zomaar met u vervoegd; ik ben innig
verbonden, ik word gegeten, ik word beetje bij beetje verteerd
zodat het vermengen, het verweven en de vereniging des te groter

50 St Cyril of Jerusalem, Mystagogical Catechesis 4, 1, PG 33.1097A.
51 St John Chrysostom, On John, 46.2-3, PG 59.260.
52 [bid. On Matthew, 82.5, PG 58.743.



27 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

kan zijn. Want dingen die samengevoegd worden behouden hun
eigen grenzen, terwijl ik met u verweven ben. Ik wil niet dat er iets
tussen ons is. Ik wil dat de twee, één zijn.” Er komt niets tussen
Christus en de christen. Alles lost op in het licht van Zijn liefde:
‘Wij en Christus zijn één.’>3

Enkel een heilige kan zo vrijmoedig spreken. En zo spraken de
heiligen ook echt:

‘Wij worden de ledematen van Christus, en onze
ledematen worden Christus: ook al ben ik een ellendig
man, mijn hand is Christus, ook mijn voet is Christus, ook
al ben ik een ellendeling, ik ben zowel Christus” hand als
Christus’ voet.’>*

De woorden van de heiligen zijn geen elegant uitgedrukte
zinnen die bedoeld zijn om indruk te maken op ons; het zijn
uitstortingen van harten die overvloeien van Christus. Te midden
van dit overvloeien van Leven en Licht, licht de hele mens op als
een bliksemschicht. Al zijn ledematen stralen licht uit. En de
wereld waarin de heilige zich bevindt en beweegt is vervuld met
het licht van Christus. “Het licht van Christus verlicht alles.’>

Wanneer we God brood en wijn aanbieden, offeren wij de
wereld, en de wereld wordt het Dankoffer.5¢ Door het afdalen van
de Trooster over ons en over deze Gaven hier neergelegd, wordt de
mens geheiligd en de schepping hernieuwd. Al deze dingen
worden hernieuwd: de wereld ontvangt Gods zegen, en de mens
wordt gevormd tot Christus. De wereld wordt het verblijfsvertrek
van God en de mens wordt door Genade een christus, i.e. een
gezalfde.

53 On 1 Timothy, 15.4, PG 62.586; On Hebrews, 7.3, PG 63.58.

54 St Symeon the New Theologian, Hymn 15, 141-3, SC 156, p. 288.
55 Liturgy of the Presanctified Gifts.*

56 Cf. St Irenaeus, Against Heresies, 5.2.3,SC 153, p. 35.



28 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Zo ervaren we een voorsmaak van het nieuwe tijdperk. Op die
dag, ‘wanneer de Heer verschijnen zal, zal Hij omgeven zijn met
het koor van Zijn goede dienaren; en wanneer Hij schijnt, zullen
ook zij schijnen.” De Theanthropos*, de Godmens, omgeven door de
synaxis van heiligen zal stralen van goddelijke schoonheid, als
‘God te midden der goden, de Schone Die het koor der schonen
leidt’ (cf. Ps. 81:1).57

ii. De Kerk wordt vorm gegeven

Wanneer de gelovigen op een bepaalde plaats, op een bepaalde
tijd samenkomen om de Goddelijke Liturgie te vieren, onthuld
hun samenkomst het mysterie van de Kerk. De Kerk en de
Goddelijke Eucharistie zijn het Lichaam van Christus; het zijn
Christus Zelf. Toen wij in de Kerk werden opgenomen door de
Doop, heeft Christus ‘ons Zijn eigen Lichaam’ gemaakt [door de
Goddelijke Eucharistie].58

Het Mystieke of Laatste Avondmaal is het historische
beginpunt van de Goddelijke Liturgie en van de Kerk. Christus
Zijn Avondmaal wordt overschaduwd door Zijn offer aan het
Kruis. Dit is ook het fundament waarop de Kerk gebouwd is. Het
bloed en het water dat uit de zijde van de Meester vloeide toen de
soldaat hem doorboorde met een speer, zijn de symbolen van de
Mysterién van enerzijds de Doop en anderzijds de Eucharistie.
Wanneer Christus’ zijde wordt doorboord, zien we het begin van
deze twee Mysterién en de schepping van de Kerk: ‘De soldaten
doorboorden de Meesters zijde met een speer, en bloed en water
stroomden er samen uit. Deze gebeurtenis was door God bepaald
als beeld en oorsprong van de Mysteriéen der Goddelijke

57 St Nicholas Cabasilas, On the Life in Christ, 6 and 4, PG 150.649B, 624B.
58 St John Chrysostom, On Ephesians, 3.3, PG 62.27.



29 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Eucharistie en Heilige Doop.” En terstond kwam er bloed en water uit.
(Joh. 19:34). “Het bloed en het water zijn een symbool der Heilige
Doop en Goddelijke Eucharistie. Uit deze twee, werd de Kerk
geboren.””® De Mysterién van de Doop en de Eucharistie vinden
hun oorsprong in Christus’ kruisiging, en het zijn juist deze
Mysterién die de Kerk vormgeven.

De Kerk is geboren uit Christus en wordt gevoed met Christus:
‘Degenen die Christus verwekt heeft, door de Doop, voedt Hij met
Zichzelf.” Dit goddelijke voedsel bouwt de Kerk op en vormt deze
om in het Lichaam van Christus; wij zijn vermengd met dit
Lichaam. Wij zijn het ene Heilige Lichaam geworden.”® Zoals de
h. Paulus schrijft, omdat er één brood is, zijn wij die velen zijn één
lichaam, want wij nemen allen deel aan het ene brood (1 Kor. 10:17).
Door het deelnemen aan het ene Brood vormen wij christenen, die
met velen zijn -in Christus- één lichaam, de Kerk. FElke
eucharistische bijeenkomst is dus een bijeenkomst van de gehele
Kerk, want de Goddelijke Eucharistie is het mysterie van Christus.

Bij Zijn Menswording, nam Christus ‘het vlees aan van de Kerk’
en ‘kwam Hij naar zijn eigen huis. Hij trof de Kerk onrein aan,
naakt, en besmeurd met bloed; en Hij waste haar [met de Doop],
zalfde haar [met olién en parfums: heilige Myronzalving], voedde
haar [met de Heilige Communie] en kleedde haar met een gewaad
van het soort dat onmogelijk te vinden zou zijn. Hijzelf werd
namelijk de bekleding van de Kerk, nam haar bij de hand en nam
haar mee omhoog.”®! Hij leidde haar omhoog, naar het Hemelse
Koninkrijk waar de Goddelijke Liturgie wordt gevierd.

59 St Cyril of Alexandria, On John, 12, PG 74.677B; St John Chrysostom, On John,
85.3, PG 59.463.

60 St John Chrysostom, On Matthew, 82.5, PG 58.744, 743—4.
61 Ibid. Homily before his Exile, 2, PG 52.429; On Psalm 5, 2, PG 55.63.



30 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

DE VOORBEREIDING
VOOR DE LITURGIE



31 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

1. DE RITUS VAN KEROS

D e priester die zich voorbereidt om het heilige Mysterie te
vieren, moet op voorhand met iedereen verzoend zijn, en
mag niets hebben tegen iemand; hij moet -zo goed als hij kan- over
zijn hart waken tegen kwade gedachten; van de avond ervoor
moet hij zich onthouden, en waakzaam zijn tot aan het moment
van de goddelijke eredienst.

i. De voorbereiding van de celebrant

De priester is een bedienaar van het mysterie van het heil der
mensheid. Door zijn bediening wordt de mens van de zonde
gescheiden en tot God gebracht, want de functie van de
priesterlijke bediening is ‘de ziel vleugels te geven, het uit de
wereld te halen en het aan God te geven... om Christus in de
harten van de gelovigen te laten verblijven door de genade van de
Heilige Geest, en bovenal ter vergoddelijking van de mens.” Met
behulp van de celebrant wordt de mens opgeheven naar de
‘hemelse zaligheid’.! De priesterlijke bediening belichaamt de
profetische verkondiging: Broeders, nadert de eeuwige bergen (Micha
2:9).

Door zijn bediening openbaart de priester het nieuwe leven dat
Christus ons gebracht heeft, namelijk Christus Zijn eigen leven. En
omdat de Goddelijke Liturgie het Mysterie is waar Christus Zijn
leven aan de gelovige aanbiedt, vormt het ook de kern van de
priesterlijke bediening.

1 St Gregory the Theologian, Homily 2,22 and 9, 3, PG 35.432B, 824A.



32 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

De eerste vereisten voor een priester die op het punt staat het
heilig Altaar te benaderen, zijn verdraagzaamheid en liefde. Dit is
wat Christus van Zijn dienaar vraagt, net zoals Hij dat natuurlijk
ook van elke christen vraagt: Zo gij dan uw gave op het altaar offeren
zult, en aldaar gedachtig wordt, dat uw broeder iets tegen u heeft; laat
daar uw gave voor het altaar, en gaat heen, verzoent u eerst met uw
broeder, en komt dan en offert uw gave. (Matt. 5:23-4).

De heilige Johannes Chrysostomus verwondert zich aan
Christus” liefde: “O, de omvang van Zijn liefde voor de mens!
Christus beschouwt de eer die Hem wordt aangeboden als minder
waard dan liefde voor onze naasten.” ‘Onderbreekt uw aanbidden
van Mij,” zegt Christus, ‘opdat de liefde tussen u en uw broeder
bewaard moge blijven.” Met deze woorden toont de Heer ons “dat
Hij (naasten)liefde ten uiterste waardeert, en het als hoogste offer
beschouwt. Zonder dit offer aanvaardt Hij geen ander.” Zo leert
Christus ons dat ‘de Heilige Tafel al diegenen die vijandschap
tegen elkander koesteren, niet accepteert’ .2

In De Geestelijke Weide, wordt het volgende verhaal verteld uit
het leven van bisschop Johannes van Amathus. De bisschop had
een diaken, en op een feestdag, toen hij de Liturgie zou vieren,
kreeg de diaken een woedeaanval en beledigde hij de bisschop in
zijn gezicht. Toen het moment was aangebroken om de
Voorbereidingsdienst uit te voeren en ze hun priestergewaad
moesten aantrekken, ging de diaken niet naar de concelebratie uit
schaamte voor wat hij tegen de bisschop had gezegd. De bisschop
ging toen, als een goede herder, het verloren schaap opzoeken, en
zei: “Tenzij diaken Epiphanius komt, zal er vandaag geen Liturgie
zijn.” Toen de diaken vervolgens gekomen was, omhelsde de
goede herder hem en maakte een prostratie* (ter-aarde-werping)
alsof hij degene was die in fout was. Hij trok zijn gewaden aan, en
zei dat de liturgische waaier aan de diaken gegeven moest worden

2 on Matthew, 16.9, PG 57.250-1.



33 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

zodat hij bij hem zou staan tijdens de Goddelijke Liturgie. Na de
Slotgebeden, nodigde hij de diaken uit om een maaltijd te delen,
en vervolgens stuurde hij hem op weg in vrede. De familieleden
van de bisschop mopperden hierover, maar de man van God
berispte hen, en zei: "Zijn jullie vergeten dat toen Christus bespot
werd Hij het misbruik niet vergold, en toen Hij geslagen werd Hij
niet terugsloeg? [cf. 1 Pet. 2:23, Matt. 5:39]... Geloof mij, mijn
kinderen, wanneer ik het onbloedige offer aanbied, voordat ik aan
de voorbereidende ritus begin, is het mijn gewoonte om voor
mezelf en voor jullie tot God te bidden. Maar vandaag, toen ik
begon te bidden, liet ik de gebeden voor mezelf en voor u weg en
bad ik, God smekend met tranen, om vergeving voor de diaken.
Plots zag ik de goddelijke genade op het Altaar neerdalen. Als ook
gij waardig geacht wilt worden zulke visioenen te zien, moet gij
God het onbloedige Offer aanbieden met oprechte vergeving; want
er is geen andere manier die zo direct naar Hem leidt.”

ii. Mijn hart is gereed, o God

Voordat hij het eucharistisch Offer aanbiedt, moet de celebrant
zichzelf als offer aanbieden: ‘Niemand is waardig om de machtige
God te naderen Die zelf zowel Slachtoffer als Hoge Priester is,
tenzij hij zich als levend en geheiligd offer aanbiedt aan God [cf.
Rom. 12:1]... of tenzij hij een offer van lofzang en een berouwuvolle

3 John Eucratas and Sophronius the Sophist, Leimonarion to palaion [The ancient
Spiritual Meadow], 3rd edn (Volos: Agioreitiki Bibliothiki, 1959), 'Concerning
John, Bishop of Amathous in Cyprus', pp. 65-6. The fan (ripidion) was used in
the old days by the deacon to keep flying insects away from the holy Cup. Its
symbolism is related to the deacon because 'the ripidia and the deacons
indicate the six-winged Seraphim' (St Germanus, Contemplation, PG 98.432D).



34 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

geest [Ps. 50: 19] opgedragen heeft, het enige offer dat van ons
gevraagd wordt door Hem die alles voor ons opofferde.” Dit offer
vereist dat de celebrant rein moet zijn in ziel en lichaam. De
Alzuivere God is enkel behaagd met een offer aangeboden ‘met
reine handen en met een verheven en gezuiverde geest’.4

Als een priester de Heilige Mysterién benadert zonder zichzelf
eerst geofferd te hebben, nadert hij niet tot het ware Licht maar tot
een brandend vuur (cf. Heb. 12:29). De heilige Theognostus
schrijft: ‘Gij die waardig geacht zijt voor het goddelijke en
eerbiedwaardige priesterschap, had uzelf eerst moeten offeren
door de dood van de passies en hartstochten; enkel dan zoudt gij
het levenschenkend en schrikwekkend Offer mogen benaderen, als
gij niet zoals een strodoek (tondel) verbrand wilt worden door het
goddelijke vuur.” We offeren onszelf door de dood van de
hartstochten, dus door inkeer. Daarom vermaant de heilige elke
celebrant: ‘Eens gij witter dan sneeuw wordt (cf. Ps. 50:91), een
stortvloed van tranen vergietend, en eens gij uw geweten wit
maakt met de reinheid uws levens, nader dan tot dat wat Heilig is
als één die heilig is.” “Want zij die de Alzuivere God dienen, dienen
heilig te zijn.">

De avond voor de Goddelijke Liturgie maakt de celebrant zijn
hart gereed, alleen, oog in oog met God. Hij verbant elk gevoel van
vijandschap en elke kwade gedachte, zuivert zichzelf door
onthouding, wakend in gebed. De volgende ochtend, in de kerk,
vraagt hij om kracht uit den hoge zodat hij kan naderen tot het
Heilig Altaar en tegen de Heer kan zeggen: Mijn hart is bereid, o
God, mijn hart is bereid; ik zal zingen en psalmzingen in mijn glorie. (Ps.
107:2).

4 St Gregory the Theologian, Homily 2,95 and 4, 29, PG 35.497AB,5 56B.

5 On the Priesthood, 13 and 18, Philokalia, vol. 2, pp. 361, 362—3; St Cyril of
Alexandria, On Worship in Spirit and Truth, 7, PG 68.492A,



35 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Wanneer de tijd is aangebroken voor de goddelijke mystagogie,
gaan de Priester en de Diaken uit de noordelijke deur van het
heiligdom naar het schip van de kerk. Nadat ze voor de troon van
de bisschop gebogen hebben, gaan ze voor de Koninklijke Deuren*
staan en maken ze drie buigingen, ieder tegen zichzelf zeggend: O
God, wees mij, zondaar, genadig,® en ontferm U over mij.

Vervolgens zegt de diaken: Meester, zegen.

Priester: Gezegend is onze God, immer, nu en altijd, en in
de eeuwen der eeuwen.

Diaken: Amen.

Priester: Eer aan U, onze God, eer aan U. Hemelse
Koning, Trooster, Geest der waarheid, Die alomtegenwoordig
zijt en alles vervult, Schatkamer van het goede, en Schenker
van het leven, kom en verblijf in ons, reinig ons van alle
smet, en red onze zielen, o Goede.

Diaken: (de Trisagion gebeden) Heilige God, Heilige
Sterke, Heilige Onsterfelijke, ontferm U over ons (drie maal).

Eer aan de Vader en de Zoon en de Heilige Geest. Nu en
altijd, en in de eeuwen der eeuwen. Amen.

Alheilige Drie-eenheid, ontferm U over ons. Heer, wis
onze zonden uit, Meester, vergeef ons onze ongerechtigheden,

6 Luke 18:13.



36 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Heilige, bezoek ons en genees onze zwakheden, omwille van
Uw Naam: Heer, ontferm U; Heer, ontferm U; Heer, ontferm
u.

Eer aan de Vader en de Zoon en de Heilige Geest. Nu en
altijd, en in de eeuwen der eeuwen. Amen.

Onze Vader, die in de hemelen zijt, geheiligd zij Uw
Naam, Uw Rijk kome, Uw Wil geschiede op aarde als in de
hemel. Geef ons heden ons dagelijks brood en vergeef ons
onze schulden, gelijk ook wij wvergeven aan onze
schuldenaren. En leid ons niet in bekoring, maar verlos ons
van de kwade.

Priester: Want van U is het koninkrijk, de kracht en de
heerlijkheid, van de Vader en de Zoon en de Heilige Geest,
nu en altijd, en in de eeuwen der eeuwen.

Diaken: Amen.

iii. De avondloze dag

Wanneer de aangewezen tijd voor de Goddelijke Liturgie is
aangebroken, ‘neemt de celebrant Kerds™ met de diaken naast hem.

Keros” is de naam voor de korte ritus die plaatsvindt voor de
iconostase.* Deze ritus is de voorbode van de Goddelijke Liturgie.
Het symboliseert de tijd van Christus’ Menswording, en het
herinnert ons eraan dat de tijd [kerds] vervuld is, en het Koninkrijk
Gods nabij gekomen (Mc. 1:15).8 De ritus van Ker6s bereidt ons dus

7 The rite of the Kairos is modern. Ancient manuscripts of the Divine Liturgy
begin with the Prayer of the Prothesis: O God, our God who sent forth the
heavenly bread.... In the fourteenth century, the Diataxis of Patriarch Philotheos
of Constantinople lays down that the priest who is going to serve says the
following prayer: Lord, send forth your hand from the height of your dwelling
place... (Trembelas, Leitourgiai, p. 1). See the prayers on pp. 99 and 42, below.

8 Cf. St Germanus, Contemplation, PG 98.401A.



37 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

voor om Christus de Koning te ontvangen en deel te nemen aan
het feestmaal van Zijn Koninkrijk.

Volgens Gods vooreeuwig raadsbesluit is ‘Hij Die zonder begin
is, God het Woord’, op een bepaald moment in de tijd ‘mens
geworden en (in de tijd) beginnen te bestaan’. De God van alle tijd
wordt een ‘jong kind’. De Oude der Dagen (cf. Dan. 7:9) komt ter
wereld en maakt alle dingen nieuw - nieuw leven, nieuw
Koninkrijk, nieuwe tijd: “Wanneer de tijd van Uw verschijning op
aarde aangebroken was... werd de heerschappij van Uw eeuwig
Koninkrijk, dat zonder begin was, nieuw gemaakt.”

De gebeurtenis van de Menswording van het Woord breekt
doorheen de tijd en herschept deze. De Tijdloze wordt bekleed in
tijd; de tijd wordt gastheer van de Ene die buiten de tijd is. De
heilige Moeder Gods wordt de plaats waarin ‘ruimte en tijd nieuw
worden gemaakt’. Binnen deze herschapen tijd, ervaren we de
nieuwe Gebeurtenis, i.e. de overwinning van liefde over tijd en
dood: “Wijj vieren dat de dood is ter dood gebracht, de Hades
vernietigd is, heden het begin is van het eeuwige leven, en vol
vreugde bezingen wij de Oorzaak.”10

Na de Opstanding van Christus, heerst het Leven in plaats van
de dood, en de eeuwigheid heerst binnen de tijd. Het is deze
overwinning van Christus die we in de Goddelijke Liturgie vieren,
dat een voortdurende Pasen is: ‘Het is altijd Pasen.” Daarom is de
zondag als dag van de Opstanding des Heren bij uitstek de dag
van het eucharistische Mysterie (in het Grieks, de “Heerste” dag).
Zondag symboliseert de overstegen tijd, want het is zowel de
eerste dag van de schepping als de achtste (eeuwige) dag, van het
Koninkrijk. Het is de ‘dag zonder avond, onophoudelijk en
oneindig. Het is niet zozeer dat het nog niet bestaat, maar dat het
nog in bestaan zal komen. Neen: het bestond reeds voor alle

9 Matins of Christmas: Lauds,* Kontakion* and Doxastikon* at Lauds.
10 Apolytikion,* 2 July; Easter Canon, ode 7.



38 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

eeuwen, het bestaat nu, en het zal blijven bestaan tot in alle
eeuwen.'11

‘De dag des Heils breekt aan” vanop de Tafel des Levens. Dit is
de achtste dag, de dag van de tijd die komen zal, dat zichzelf zal
openbaren ‘wanneer deze vergankelijke en vluchtige tijd ophoudt
met bestaan’. De dag van de Goddelijke Liturgie is de dag van het
Koninkrijk die komt, en nu is (Joh. 4:23). Want in de Liturgie,
herbeleven we gebeurtenissen uit het verleden en zeggen we dank
voor komende gebeurtenissen die ons reeds geschonken zijn:
[daar] Gij ons Uw Koninkrijk geschonken hebt, danken wij U voor dit
alles.12

Net zoals de profeten voorlopers waren van de komst van
Christus in het vlees en zij de mensheid voorbereid hebben om
Hem te ontvangen, zo is Christus Zelf de ‘voorloper van Zijn
geestelijke aanwezigheid” geworden. Door Zijn eigen onderricht
leidt Hij onze zielen uit om Zijn geopenbaarde en goddelijke
komst te ontvangen. Deze komst wordt onophoudelijk door Hem
volbracht, aangezien Hij hen die waardig zijn, omvormt van het
vleselijke naar het geestelijke door middel van de deugdzaambheid;
en aan het einde der tijden zal Hij dit openlijk volbrengen wanneer
Hij die dingen openbaart die totnogtoe verborgen waren voor de
gehele mensheid.”13

Wat Christus verwezenlijkt heeft door zijn Incarnatie, ervaren
wij op sacramentele wijze bij de Goddelijke Liturgie: Hij Die is en
Die was, onthult Zich aan ons als Hij Die komen zal (Open. 4:8),
aangezien de Liturgie aan alle met rede begaafde wezens de

11 St John Chrysostom, On I Timothy, 5.3, PG 62.530; St Basil the Great,
Hexaemeron, 2.8, PG 29.52A; St Symeon the New Theologian, Ethical Discourse
1,1,SC122, p. 182.

12 Cf. St John of Damascus, Homily on the Dormition, 3, 3, PG 96.757B; St Gregory
of Nyssa, On Psalm 2,5, PG 44.504D—505AD; Divine Liturgy, Anaphora.

13 St Maximus the Confessor, Two Hundred Texts on Theology, 2.29, PG
90.1137CD (Philokalia, vol. 2, p. 144).



39 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

mogelijkheid biedt ‘het onuitsprekelijke mysterie van eeuwig
welzijn"1* samen met Christus te ervaren.

De Goddelijke Liturgie is een synaxis, een samenkomen: alle
kinderen van God komen samen op één plaats, de plaats waar
hemel en aarde, het verleden, heden en de toekomst allemaal
samen vieren. De synaxis van de Kerk strekt zich “niet enkel over
de gehele wereld, maar ook over alle tijden uit’.’>

Vervolgens zeggen priester en diaken deze troparen met
inkeer:

Priester: Ontferm U over ons, o Heer, ontferm U over ons.
Omdat wij van alle rechtvaardiging verstoken zijn, bieden
wij, zondaars, U, Meester, dit smeekgebed aan: ontferm U
over ons.

Diaken: Eer aan de Vader... Heer, ontferm U over ons,
want op U wvertrouwen wij. Wees niet te zeer op ons
vertoornd, en wees onze overtredingen niet indachtig, maar
zie ook nu op ons neer als Barmhartige en verlos ons van
onze vijanden: want Gij zijt onze God, en wij zijn Uw volk,
allen zijn wij het werk van Uw handen, en Uw Naam roepen
wij aan.

Priester: Nu en altijd,... Open voor ons de poort der
barmhartigheid, gezegende Moeder Gods (dit zeggende, opent
de diaken het voorhangsel). Laat ons, die op u hopen niet
afdwalen. Mogen wij door u uit de gevaren bevrijd worden:
want gij zijt de redding van het volk der christenen.

14 Tbid. 1.56, PG 90.1104C (Philokalia, vol. 2, p. 125).
15 St John Chrysostom, On Psalm 44, 3, PG 55.203.



40 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

iv. De Godsbaarster: de poort die uitziet op het oosten

De poort die Christus doorging om in de wereld te komen, was
Zijn liefde voor de mensheid. Het is over deze goddelijke liefde
dat de heilige Simeon de Nieuwe Theoloog spreekt, wanneer hij
vraagt dat het ook ons een deur moge zijn om Christus dicht bij
ons te brengen: ‘O goddelijke liefde, waar houdt gij Christus vast?
Waar verstopt gij Hem?.. Open ook voor ons, in onze
onwaardigheid, een kleine deur, opdat wij Christus mogen
aanschouwen, Die voor ons geleden heeft... Doe ons open, daar gij
de Poort naar Zijn openbaring in het vlees zijt geworden; gij hebt
de overvloedige en vrijwillige barmhartigheid bedwongen van
onze Meester om de zonden van ons allen te dragen... Maak uw
verblijf in ons, opdat door u de Meester kome en ons bezoeke in
onze geringheid, terwijl gij ons voorgaat om Hem te ontmoeten.”16

De deur van liefde waar Christus doorheen trad om in de
wereld te komen, werd geopend door de Moeder Gods. Haar
heiligheid bracht goddelijke genade aan de mensheid. Door haar
bediening in het mysterie van de goddelijke heilsorde, werd de
Moeder Gods de ‘Poort die uitziet op het oosten’ (cf. Ezech. 46:1-
12); de ‘Poort die uitziet op het oosten’ waaruit het Leven voor de
mens opstraalde, en de duisternis des doods uiteendreef. Op de
dag van haar geboorte, viert de Kerk feest want ‘de Poort die
uitziet op het oosten’ is geboren; ze ‘wacht op de intocht van de
Hogepriester, zij die alleen de enige echte Christus ter wereld
brengt, voor het heil onzer zielen.”’”

De Hooggezegende Moeder Gods is de maagdelijke Poort
waaruit het licht van de goddelijke barmhartigheid opstraalt:
‘Door u, o barmhartige Alreine, verkreeg de menselijke natuur de

16 Catechesis 1, SC 96, p. 232.
17 St John of Damascus, On the Birth of the Mother of God, Homily 2, 7, PG
96.689D; Vespers,* 8 September.



41 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Genade.”’8 Daarom vragen wij aan de Moeder Gods, voordat de
Liturgie begint, de poort van haar moederlijke liefde te openen,
opdat Christus in ons kan binnentreden en wij in Christus.

Diaken: Heer, ontferm U. (12x). Eer aan de Vader,...
Nu,...

De priester en diaken maken het kruisteken en buigen
zich driemaal.

v. Het Kruis: Christus” heerlijkheid

Wanneer een christen het kruisteken maakt, verkondigt hij
Christus’ overwinning over de dood en de duivel. Het Kruis ‘is
een bron van grote vreugde geworden en een schutsmuur tegen
elk gevaar... Het Kruis heeft de dood ter dood gebracht, de vesting
van de duivel met de grond gelijk gemaakt... en de hele wereld
bevrijd die onder veroordeling stond.” Het Kruis ‘opende de
poorten des hemels” en “plaatste de mensheid aan de rechterhand
van de troon van God’.1?

Door het Kruis, werd de liefde van de Drievuldige God aan de
mens geopenbaard: ‘Het Kruis is de wil van God de Vader, de
glorie van de eniggeboren Zoon, de vreugde van de Heilige Geest.
Het Kruis is het sieraard der engelen, de standvastigheid der Kerk,
de trots van de Apostel Paulus, de schutsmuur der heiligen en het
licht van de gehele wereld.” Daarom ‘maken alle gelovigen
voortdurend het kruisteken op het meest prominente deel van het

18 Octoechos,* Tone 8, Wednesday Matins, Canon, ode 6.

19 St John Chrysostom, To the Jews and Pagans, 10, and Against the Jews, 3.4; PG
48.827,867.



42 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

lichaam, het voorhoofd. Op die manier, wordt het elke dag op hun
gegrift, en dragen ze het mee, net zoals het gegrift zou staan op
een triomfmonument.’? ‘christenen die in Christus geloven,
maken het kruisteken niet achteloos of respectloos, maar met de
volledige aandacht, met zorg, vrees en beven, met vrome
toewijding... Want overeenkomstig met de eerbied die eenieder
toont aan het Kruis, ontvangt hij ook kracht en hulp van God.”2!

vi. Verheerlijk God in uw lichaam

We zeiden eerder al dat de celebrant zich naar geest en lichaam
voorbereidt: hij vast,* hij waakt, hij bidt. Elke christen dient een
soortgelijke voorbereiding te treffen. Net zoals de ziel, moet ook
het lichaam voorbereid worden om deel te nemen aan het
eucharistisch offer en om de verheven Bezoeker Die Christus is te
ontvangen. Het lichaam is dus geen passieve toeschouwer van de
Goddelijke Liturgie, maar neemt actief deel aan de viering.

De heilige Paulus zegt dat ons lichaam een tempel is van de
Heilige Geest, en spoort ons aan God in die tempel te
verheerlijken: Zo verheerlijkt dan God in uw lichaam en in uw geest,
welke van God zijn (1 Kor. 6:20). In de Goddelijke Liturgie wordt de
Heer verheerlijkt in het lichaam van de christen. Door onze
bewegingen of door stil te staan, door onze woorden of ons
stilzwijgen, verheerlijken wij de Heer.

Op dit moment maken de priester en diaken het kruisteken en
buigen ze driemaal. Er zijn twee verschillende soorten van
buigingen of prostraties: de kleine buiging waar hiernaar

20 Ibid. On the name 'cemetery’, 2, PG 49.396-7, and To the Jews, 9, PG 48.826

21 St Symeon the New Theologian, Homily 1, 4, Ta evriskomena (Thessaloniki:
Rigopoulos, 1969), pp. 31-2.



43 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

verwezen wordt, en de volledige buiging, i.e. de teraardewerping.
Bij een kleine buiging, maken we een kruisteken en buigen we
voor de Heer en de heiligen, buigend vanaf de middel. Bij een
volledige prostratie, ook ‘knieval” of ‘teraardewerping’ genoemd,
werpen we ons ter aarde. Door deze handeling van de knieval,
vereert het geschapene nederig de grootsheid van de Schepper.

In zijn beschrijving van de Liturgie in het Koninkrijk, zegt
Johannes de Evangelist dat wanneer het Lam, dat wil zeggen
Christus, de verzegelde rol nam, de vier dieren en de vierentwintig
oudsten (presvyteroi) wvoor het Lam neervielen, ieder een harp
vasthoudend en gouden kommen gevuld met wierook, welke de gebeden
der heiligen zijn; en zij zongen een nieuw lied (Openb. 5:8-9). Volgens
de uiteenzettingen van de Vaderen, symboliseren de vier dieren de
engelenwereld, en de oudsten de zegevierende Kerk.22 Zo buigen
wij die nog op aarde strijd voeren, samen met de engelen en de
heiligen, neer voor het Lam Dat ons door Zijn offer naar de troon
van God heeft verheven. We vallen ter aarde, laten ons voorhoofd
op de grond rusten, en worden zelf goede aarde, bereid om
Christus te ontvangen (cf. Luc. 8:8).

Het lichaam werkt mee aan de aanbidding van God. Aan de
dwaalleraar Barlaam, dewelke beweerde dat handelingen die de
ziel en het lichaam gemeen hebben een belemmering vormen voor
het gebed, antwoordt de heilige Gregorius Palamas: ‘Men zou
tegen iemand die zulke beweringen maakt, kunnen zeggen dat
iemand die zich bezighoudt met het gebed van het hart, niet moet
vasten, noch moet waken, noch moet knielen... evenmin moet hij
een staande positie behouden of dergelijke ascetische oefeningen
doen.” Maar de heilige gaat verder, “‘wanneer we gebed cultiveren,

22 See Arethas of Caesarea, Commentary on the Apocalypse (Athens, 1845), pp. 57,
67,70



44 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

hebben we zeker de lichamelijke strijd nodig die wordt
voortgebracht door het vasten, het waken en dergelijke.”?3

Door de lichamelijke strijd, draagt ons gebed vrucht. Wij
zeggen tegen Christus: Aanzie mijn ellende, en mijn moeite en neem
weg al mijn zonden (Ps. 24:18). En (volledige) prostraties zijn bij
uitstek een uitdrukking van strijd en nederigheid.

Vervolgens vereren priester en diaken, met het hoofd
onbedekt, de heilige iconen van de iconostase.

Bij het vereren van het icoon van Christus, zeggen ze: IVij
vereren Uw reine icoon, o Goede, en wij vragen vergeving van
onze zonden, Christus God. Het behaagde U immers om vrijwillig
in het vlees het kruis te bestijgen, om Uw schepselen te verlossen
uit de slavernij van de vijand. Daarom roepen wij U dankbaar toe:
Gij hebt alles met vreugde vervuld, onze Heiland, Die gekomen zijt
om de wereld te redden.

Het icoon van de Godsbaarster vererend, zeggen ze: Gij,
die de bron zijt der Barmhartigheid, acht ons ww medelijden
waardig, Moeder Gods. Zie neer op het volk dat gezondigd heeft,
toon zoals altijd uww macht. Want op u hopend roepen wij u het
"Verheug u’ toe, zoals eens Gabriel, de aanvoerder der
onlichamelijken.

Het icoon van de Voorloper vererend, zeggen ze: De
gedachtenis van een rechtvaardige wordt gevierd met hymnen,
maar u volstaat het getuigenis des Heren, o Voorloper. Want gij
toonde u waarlijk eerbiedwaardiger dan de profeten, omdat gij
Hem die gij predikte mocht dopen in de wateren. En nadat gij
geleden had voor de waarheid, hebt gij vol vreugde de blijde
boodschap gebracht aan hen in de Hades, dat God in het vlees is

23 In Defence of the holy Hesychasts, 2.2.4 and 2.2.6, Chrestou, vol. I, pp. 510, 512.



45 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

verschenen, Die de zonde der wereld wegneemt en ons de grote
genade verleent.

Ze vereren vervolgens het icoon van de patroonheilige (of
van de feestdag) van de tempel, waarbij ze het apolytikion*
tot de Heilige of ter ere van de feestdag opzeggen.*

vii. We zien de Heer en de heiligen door de iconen

Wanneer we ons voorbereiden om aan de goddelijke eredienst
deel te nemen, vereren we de heilige beeltenissen van de Heer, de
Alheilige Moeder Gods, de eerbiedwaardige Voorloper en de
andere heiligen. De iconen herinneren ons aan het mysterie van de
goddelijke economie in zijn geheel, want ‘wat de Heilige Schrift is
voor de geletterden, is de icoon voor de ongeletterden, en wat het
woord is voor ons gehoor, is het icoon voor ons zicht’.24

Volgens de hymnografie van de Kerk werd het eerste icoon van
de Heer onthuld in Zijn mensworden, en de eerste iconograaf was
de Godsbaarster: ‘Het onomvatbare Woord des Vaders werd
omvat, en nam het vlees aan uit u, o Godsbaarster; en Hij herstelde
het bezoedelde beeld [dus, de mens] tot zijn oorspronkelijke glorie,
en vermengde het met de goddelijke schoonheid. Daarom belijden
wij ons heil [door Christus” Menswording], in daad door het uit te
beelden [door de heilige iconen], en in woord door het te
verhalen.’?>

Het woord van het Evangelie en het ‘woord” van de heilige
iconen helpen ons het mysterie van de goddelijke economie van
dichtbij te ervaren: “Wanneer onze fysieke ogen naar een icoon
kijken, zijn ons verstand en de geestelijke ogen van ons hart
gericht naar het mysterie van de goddelijke economie van de

24 St John of Damascus, In Defence of the holy Icons, 1.17, PG 94.1248C
25 Kontakion for the Sunday of Orthodoxy.



46 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Incarnatie.”? Door middel van de heilige iconen, zien we de Heer
en de heiligen. We spreken met hen: ‘De heilige Apostelen zagen
de Heer met hun fysieke ogen; anderen zagen de Apostelen, en
nog anderen zagen de heilige martelaren. Maar ook ik verlang
ernaar om hen met mijn ziel en lichaam te aanschouwen en om
hen als medicijn te hebben tegen elke ziekte... Omdat ik een mens
ben en een lichaam heb, verlang ik ernaar om ook op een fysieke
manier het heilige te zien en ermee te communiceren.’?

De iconen leiden ons tot het verheerlijken van God: “Wanneer
gedachten mij verstikken als ware het vele doornen, ga ik de kerk
binnen, het ziekenhuis van onze zielen. Daar trekt de schoonheid
van de iconografie mijn zicht tot zich en verblijdt het mij evenals
het zicht van een groene weide, en zonder dat ik het opmerk zet
het mijn ziel aan tot het prijzen van God. Ik heb de volharding van
de martelaar gezien en de kroon die hij in ruil daarvoor ontving,
en de begeestering om hem met ijver na te volgen, brandt als een
vuur in mijn binnenste. Door de martelaar val ik ter aarde en
aanbid ik God, en verkrijg zo het heil.”28

Het kerkgebouw vormt met haar heilige iconen de ruimte
waarin de Goddelijke Liturgie gevierd wordt. Daar leven en
vertoeven wij samen met de Moeder Gods en al de heiligen.

“agfes~

Na het vereren van de iconen, gaan de priester en diaken met
gebogen, onbedekt hoofd voor de heilige deuren staan. En de

26 St John of Damascus, Against the Iconoclasts, 13, PG 96.1360B.
27 Ibid. In Defence of the holy Icons, 1.36, PG 94.1264BC
28 |bid. 1.47, PG 94.1268M.



47 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

diaken zegt: Laat ons bidden tot de Heer.

e priester zegt het volgend gebed:

Heer, strek Uw hand? vanuit Uw woning in den hoge

en sterk mij voor het dienstwerk, dat ik voor U ga
verrichten, opdat ik zonder wveroordeling wvoor Uuw
ontzagwekkend Altaar treed om de onbloedige eredienst te
voltrekken. Want van U is de kracht en de heerlijkheid, in de
eeuwen der eeuwen.

Diaken: Amen.

De priester doet (eventueel) een kleine wegzending.

viii. Priesterschap: de bediening van de eredienst

Het vieren van de onbloedige eredienst is het werk van Christus
de Hogepriester. Hij is de hand van God de Vader, waar de
priester de Heer om vraagt neer te zenden vanaf de troon des
Vaders: ‘De Zoon is de alvermogende en machtige hand des
Vaders’. De priester, staande voor het heilig Altaar, is een icoon
van Christus.?? “Degene die de Gaven verandert in het Lichaam en
Bloed van Christus, is niet een of andere mens, maar Christus Zelf
die voor ons gekruisigd werd. De priester staat als een type van
Christus, en verkondigt die woorden [die Christus bij het Laatste
Avondmaal zei], maar de macht en genadegave behoren toe aan
God."3

29 Ps. 143:7.

30 St Methodius of Olympus, On things generate, 7, PG 18.341A. St Maximus the
Confessor writes to a bishop: 'It has been given to you, holy Father, to bear the
icon of Christ upon earth' (Letter 30, PG 91.624B).

31 St John Chrysostom, On the Betrayal of Judas, 1.6, PG 49.380



48 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Bij de Goddelijke Liturgie, ‘wordt alles uitgevoerd door de
Vader en de Zoon en de Heilige Geest. De priester verleent zijn
tong en biedt zijn hand aan’, om het grote Mysterie te bedienen.
Bijgevolg, ‘is de priester slechts een bedienaar... Dit is in feite wat
het priesterschap is - een ambt dat het heilige (de Mysterién van
de Kerk) bedient.”32

Nu vraagt de priester aan Christus om hem te sterken om Zijn
bediening van de eredienst uit te voeren. Christus kwam werkelijk
niet in de wereld om gediend te worden, maar om te dienen: Ik ben
in het midden van u als een die dient (Luc. 22:27). En de bediening die
Christus de mens aanbiedt, is het Mysterie van de goddelijke
economie van Zijn Menswording. Deze bediening wordt echter
voortgezet bij de Goddelijke Liturgie. Daarom wordt de
Goddelijke Liturgie in dit gebed, Christus’ bediening genoemd.

De Heer is in het midden van ons als een die dient. Toch diende
Christus ‘niet enkel in het huidige leven, toen Hij kwam en
Zichzelf openbaarde in de vorm van de zwakke menselijkheid...
maar ook in het komende leven, wanneer Hij met macht zal
komen en Zichzelf zal openbaren in de heerlijkheid Zijns Vaders,...
dan zal Hij wederom Zichzelf omgorden en hen aan tafel doen
aanzitten, en Hij zal komen en hen dienen’ (Luc. 12:37).33

* * *

In een dertiende-eeuws manuscript wordt het volgende gebed
vermeld van een priester die de ritus van de Kerds uitvoert: ‘O
God, onze God, onzichtbaar voor de Cherubijnen en onbegrijpelijk
voor de Serafijnen en ongenaakbaar voor alle machten des hemels,
die in Uw onuitsprekelijke liefde voor de mensheid en

32 St John Chrysostom, On John, 86.4, PG 59.472; St Nicholas Cabasilas, Comm.
Liturgy, 46, PG 150.469A
33 St Nicholas Cabasilas, On the Life in Christ, 4, PG 150.620B



49 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

ondoorgrondelijke goedheid Uzelf hebt verenigd met onze
armzaligheid en onze geringheid, en aan ons, Uw zondige en
onwaardige dienaren, het grondbeginsel van het priesterschap
hebt verleent: daar Gij goed zijt en vrijgevig in genade, sterk Gij
mij, o menslievende Heiland, nu ik mij voorbereid op de eredienst
van de goddelijke genade die mij is toevertrouwd. Want ik kom
voor Uw heilig en vreeswekkend Altaar staan, niet vertrouwend
op mijn eigen kracht of reinheid, maar vertrouwend in de
grenzeloze oceaan van Uw barmhartigheid. Want mijn zonden
zullen niet zegevieren over de veelheid Uwer erbarmingen.”

‘Daarom bid ik U, o menslievende Meester, kleed mij, Uw
onwaardige dienaar, met dit priestergewaad en met de genade van
Uw goddelijke en Alheilige Geest. Verlicht de ogen van mijn
verstand, dat ik de gloed mag zien van de helderheid Uwer genade;
geef mijn tong de klaarheid om U feilloos de lof te zingen; laat mijn
verstand niet afdwalen, bevrijd mijn geest van vergeetachtigheid,
bewaar mij volledig in Uw heiligheid en vervul mijn verzoeken, o
heilige Heer; ontvang mijn offer als smetteloze wierook en een heilig
brandoffer, en schenk mij de zoetheid Uwer schoonheid.

‘Zend neer een engel des lichts om samen mee te vieren en mij te
sterken, opdat ik het woord Uwer waarachtige wijsheid recht moge
verkondigen en waardig geacht moge worden om Uw hemelse en
onsterflijke Mysterién te ontvangen; en opdat ik, door hen verlicht
zijnde naar lichaam en ziel, waardig geacht moge worden om van
Uw eeuwige goederen te genieten met hen die Uw verordeningen
waarlijk liefgehad en gevolgd hebben. Want Gij hebt gezegd, o
Meester, dat wat iemand in Uw Naam vraagt, hij het vrijelijk van
God, Uw mede-eeuwige Vader, zal ontvangen. Daarom bid ook ik,
een zondaar, Uw Godheid, terwijl ik mijn priestergewaad aantrek:
geef mij wat mij tot mijn heil is, in wat ik van U vraag, o Heer.



50 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Want Gij zijt de Minnaar der mensen, en zijt verheerlijkt tezamen
met Uw beginloze Vader, en Uw Alheilige, goede en levendmakende
Geest, nu en altijd en in de eeuwen der eeuwen. Amen.’34

a de wegzending, keren de priester en diaken zich naar
het volk en buigen het hoofd om vergeving te vragen.
Vervolgens gaan ze het heiligdom binnen, ieder zeggend: Ik
zal binnentreden in Uw huis, ik zal mij buigen voor Uw
heilige tempel in vreze voor U.%
Ze buigen drie maal voor het Heilig Altaar; dan kust de
priester het Evangelie en de Heilige Tafel, terwijl de diaken
enkel de rechterhoek van de Heilige Tafel kust.

ix. De celebrant gaat de hemel binnen

De kerk is gebouwd naar het beeld van de gehele kosmos. Het
schip is een beeld van de aarde, en het heiligdom een beeld van de
hemel: ‘De gehele schepping met de door God geschapen wezens...
is in zekere zin een kerk dat niet met handen gebouwd is, en deze
wordt met grote wijsheid afgebeeld in de kerk die met
mensenhanden gemaakt is. Als heiligdom heeft het de hemelse
wereld die aan de hemelse machten is toegewezen, terwijl het als

34 Trembelas, Leitourgiai, pp. 228-9.
35 Ps, 5:8.



51 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

schip deze (materiele) wereld heeft, dewelke voorbehouden is aan
degenen die het gegeven is zintuiglijk te leven.’3¢

De celebrant gaat nu het heiligdom binnen, dat de hemel zelf
symboliseert. Daar zal hij zijn bovenaardse bediening vervullen.
‘Daarom moet de priester zo rein zijn, alsof hij in het midden der
engelenscharen in de hemel zelf staat.”s”

Gods liefde voor de mensheid, die elke christen roept om met
Hem aan de Tafel des Levens te zitten, roept nu de celebrant om
het Heilige der Heiligen te betreden en het heilig altaar te vereren.
Maar de ziel van de celebrant durft de troon van God niet zonder
ontzag te benaderen: ‘De heilige en reine ziel zegt, “Heer,
onophoudelijk val ik in aanbidding voor U neer in de gewijde
tempel Uwer heerlijkheid, daar ik Uw mensenliefde ten deel val,
en beschermd word door Uw rechterhand. En de vreze voor U
altijd meedragend, sta ik het niet toe het te verliezen, omwille van
vrijmoedigheid die in mij zou opgewekt worden door Uw
menslievendheid.”*38

x. De werkplaats van de gaven van de Heilige Geest

In het midden van het heiligdom staat het altaar, dat de Heer aan de
hemelse machten toevertrouwt rein en heilig te houden. Abba
Leontius vertelt in De Geestelijke Weide: ‘Op een zekere zondag ging
ik naar de kerk om de communie te ontvangen. Toen ik binnenging,
zag ik rechts van het altaar een engel staan... en ik hoorde een stem
zeggen, “Vanaf het moment dat dit altaar werd gewijd, is het mijn
taak geweest om hier te vertoeven.”’3?

36 St Maximus the Confessor, Mystagogy, 2, PG 91.669AB

37 St John Chrysostom, On the Priesthood, 3.4, PG 48.642

38 St Athanasius the Great, On Psalm 5, PG 27.76A.

39 John Eucratas, Leimonarion [The Spiritual Meadow], 4, PG 87iii.2856BC.



52 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Het heilig altaar is ‘de grens tussen hemel en aarde’. Het is ‘de
troon der heerlijkheid en het verblijfsplaats van God, de werkplaats
van de gaven van de Heilige Geest.40 Het is de bron van het
Paradijs waaruit de Gave der Liefde van de Meester vloeit. ‘In het
Paradijs van Eden, ontsprong er een bron waaruit materiéle wateren
vloeiden. Vanuit de heilige Tafel, ontspringt er een bron waaruit
geestelijke wateren vloeien. Bij deze bron worden er bomen
gepland... die tot aan de hemel reiken. Bomen die immer vruchten
dragen, rijp en eeuwigdurend.” ‘Aan deze geheiligde Tafel...
ontspringt een bron die geestelijke bronnen voortbrengt, en die
zielen bewatert en naar de hemel opheft.”4!

Tijdens de Goddelijke Liturgie, ontdekt de priester dat ‘deze
Tafel vervult is van geestelijk vuur: net zoals er uit bronnen water
stroomt, zo ook komt er uit deze Tafel een onbeschrijfelijke vlam
voort’, ‘een vlam die verkwikkend is voor de heilige’#? bedienaars
van Christus.

Bij het Mystieke Avondmaal, werd de alzuivere hand van
Christus onze Meester, een vreeswekkend Altaar, meer verheven
dan de hemelen. Bij de Goddelijke Liturgie, wanneer wij gelovigen
naderen om de Communie te ontvangen, naderen we de alzuivere
hand van Christus, net zoals de twaalf leerlingen dat deden. Want
‘altaren beelden de hand van de Heiland uit. En het Brood van de
gewijde Tafel ontvangen we als het Lichaam van Christus, alsof we
het zouden ontvangen vanuit Zijn alzuivere hand... daar Hij Zelf
Priester en Altaar en Offer is."*3

40 St Germanus, Contemplation, PG 98.421C; St Symeon of Thessaloniki,
Consecration, 111, PG 155.316D,C.

41 St John Chrysostom, On John, 46.4, PG 59.261; St Gregory Palamas, Homily 56,
8, Oikonomou, p. 209.

42 St John Chrysostom, On the Incomprehensible, 6.4, PG 48,756; Octoechos,
eirmos* of tone 1, ode 8.

43 St Nicholas Cabasilas, On the Life in Christ, 3, PG 150.577D—580A.



53 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Het onbloedig offer wordt voortdurend aangeboden, op veel
verschillende tijdstippen en plaatsen. Maar de aanwezigheid van de
ene Christus doet het verschil in tijd en ruimte te niet. De Kerk
nodigt ons uit om met verlangen naar de ene Bron des levens te
snellen: “‘Spoed u dan tot de Tempel Gods, naar het Altaar, als tot de
ene Jezus Christus.’44

44 St Ignatius of Antioch, Magnesians, 7, PG 5.668C



54 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

2. HET KLEDEN VAN DE CELEBRANTEN

V ervolgens nemen priester en diaken elk hun albe

(sticharion™), richten zich naar het Oosten en maken
drie buigingen, telkens zeggend: God, wees mij zondaar!
genadig en ontferm U over mij.

Dan gaat de diaken naar de priester met zijn gewaden en
zegt met gebogen hoofd: Zegen, meester, het stichaar met het
orarion*.

De priester bezegelt ze met het teken van het kruis en
zegt: Gezegend is onze God, immer, nu en altijd, en in de
eeuwen der eeuwen.

De diaken: Amen. En nadat hij de rechterhand van de
priester gekust heeft, begeeft hij zich naar het diakonikon (de
sacristie) om zich aan te kleden.

i. De priestergewaden zijn heilig en geven heiligheid door

Elke mens die buiten de Kerk leeft, is ontbloot van de goddelijke
genade. Als onderkomen heeft hij niet het huis Gods, maar het
oord des doods. Hij is zoals de bezetene in het land der
Gadarenen: Hij was met geen klederen gekleed, en verbleef in geen huis,
maar in de graven. (Luc. 8:27). Door de Doop wordt men echter
bekleed met een door God geweven gewaad: Gij allen die in
Christus zijt gedoopt, hebt u met Christus bekleed (Gal. 3:27).

1 Luke 18: 13.



55 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Nadat de priester de goddelijke genade voor zichzelf heeft
ontvangen door de Doop, en nadien bij zijn priesterwijding,
ontvangt hij het nogmaals om het ditmaal de wereld aan te bieden.
Door het Mysterie van wijding wordt de mens een rentmeester der
Genade (ikondmos, hij die beheert, toeziet en wverdeelt). Deze
verheven bediening van de celebrant in de Heilige Mysterién
wordt uitgebeeld door de priesterlijke gewaden.

Reeds in het Oude Testament wordt de heiligheid van
priestergewaden benadrukt. De profeet Ezechiél zegt, Laat de
gewaden niet aanraakt worden [door de leken] waarin [de
erediensten door de priesters] gediend wordt, want ze zijn heilig
(Ezech. 42:14).

Op de dag van zijn wijding, trekt de priester voor het eerst ‘de
heilige lange tuniek aan.. en de priesterlijke bekleding van de
Heilige Geest’.2 Vanaf die dag neemt hij, elke keer dat hij zich
voorbereidt om de eredienst te vieren, de heilige gewaden een
voor een, zegent hij ze met het kruisteken, kust ze en doet hij ze
aan. Met deze handelingen laat hij zien dat de heilige gewaden
‘heilig zijn, en gezegend door het Kruis van Christus, en het
dragen ervan geeft heiligheid door’. Dit is de reden waarom hij,
die de heilige gewaden met vrome liefde behandelt en ze kust ‘een
geloofswerk verricht, en gered zal worden, net zoals zij die eertijds
de zoom van Christus’ gewaad aanraakten, geheeld werden’ (cf.
Matt. 14:36).3

De gelovigen aanzien de priesterlijke gewaden met vroomheid,
omdat ze heilig zijn. Door zijn priesterlijke gewaden te dragen,
herinnert de priester ons eraan dat, hoewel hij van deze wereld
komt, hij niet alleen tot deze wereld behoort. Staande tussen de

2 Eusebius of Caesarea, Church History. 10.4. PG 20-349A.

3 St Symeon of Thessaloniki, On the holy Liturgy, 83, PG 155.261C, and Responses
to Archbishop Gabriel, 29, PG 155.880C.



56 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

mens en God in, is hij een brug waarlangs onze gebeden opstijgen
tot de Allerhoogste en de gaven Gods neerdalen.

D e priester neemt zijn albe (stichaar*, wit onderkleed),
zegent het met het kruisteken en zegt: Gezegend is onze
God, immer, nu en altijd, en in de eeuwen der eeuwen.
Amen.

En terwijl hij zich er mee bekleed, zegt hij: Mijn ziel
verheugt zich in de Heer, want Hij heeft mij een kleed van
verlossing aangedaan en mij bekleed met een gewaad van
vreugde; Hij heeft mij als een bruidegom een kroon opgezet,
en als een bruid met sieraden getooid*.

ii. Christus: het gewaad des hemels

De celebrant is verblijd en verheugd zich, omdat de Heer hem
kleedt in een kleed van verlossing en een gewaad van vreugde. Hij
dankt Christus, Die Zelf getooid is in schoonheid... boven alle
zonen der mensen (Ps. 44:3), want Hij tooit hem met Zijn eigen
schoonheid: Hij heeft mij... als een bruid met sieraden getooid. Het
sieraad der bruid, der ziel dus, is de Bruidegom Zelf, ‘Christus, het
hemelse kleed... het gewaad der onvergankelijkheid’.5

Bij de Doop, wordt de Heer aan de gedoopte gegeven als
bekleding: “Christus is de meest deugdelijke bekleding voor elke
heilige. Hij is het gewaad van geestelijke vreugde dat ons kracht
en heerlijkheid geeft.® Zo symboliseert de albe, het gewaad dat

4]sa. 61: 10.
5 St Cyril of Alexandria, On Isaiah, 5.5, PG 70.1365D.
6 Ibid. 5.1, PG 70.1144C.



57 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

gemeenschappelijk is aan alle drie de orden van de clerus
[diaconaat,  priesterschap, episcopaat], het lichtstralend
doopgewaad, alsook de doopgenade die alle christenen ten deel
valt.

De priester maakt deel uit van het Lichaam van Christus, zoals
ook elke gelovige dat is. De gaven van de Heilige Geest worden op
gelijke wijze geschonken aan alle christenen: ‘Alles is aan ons
geestelijken en aan jullie leken op gelijke wijze gegeven, ja, zelfs in
het grootste onder de goede dingen’, zoals de deelname aan de
Tafel der Eucharistie.” Deze gelijkheid tussen de celebrant en de
gelovigen wordt benadrukt door de albe.

Oorspronkelijk was het stichaar altijd wit van kleur: symbool
voor reinheid, alsook voor de hemelse hoogte waartoe de
priesterlijke bediening behoort. Het stichaar ‘toont het stralend
kleed van de engelen, daar engelen vaak zijn verschenen gekleed
in stralende gewaden, zoals, bijvoorbeeld, de engel die verscheen
aan het graf van de Heer, gekleed in een kleed wit als sneeuw [cf.
Mat. 28:3]. Het stichaar beeldt ook de onbezoedelde reinheid van
de priesterlijke orde uit” “Door de engelachtige witheid van zijn
uiterlijk gewaad, onthult de celebrant de innerlijke schoonheid van
de ziel 8

De celebrant, zoals een engel gekleed in stralende gewaden
(Luc. 24:4), wacht de gelovigen op aan het heilig Altaar -het
Levenschenkend graf van Christus- om hen uit te nodigen tot het
Avondmaal van de Opstanding, het Avondmaal van de
Goddelijke Eucharistie.

7 St John Chrysostom, On 2 Tessalonians, 4.4, PG 62.492.

8 St Symeon of Thessaloniki, Church Building, 33, PG 155.712A; St Theognostus,
On the practice of Virtues, Contemplation and the Priesthood, 18, Philokalia, vol.
2, pp. 362-3.



58 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

e priester neemt dan zijn stola (epitrachilion*), maakt

het kruisteken erover en kust het kruis op de nek van
het gewaad, en doet het aan, zeggend: Gezegend is God, Die
Zijn genade uitstort over Zijn priesters: als myron over het
hoofd, die afvloeit over de baard, de baard van Adron; die
afvloeit over de zoom van zijn gewaad.’

iii. Het epitrachiel, symbool van Genade

De stola is het symbool van de genade van het priesterschap, en
van de priester zijn deelname aan het priesterschap van Christus.
De priester draagt deze bij elke ritus die hij verricht, want het
symboliseert de uitvoerende genadekracht van de Heilige Geest’.10

De genade die verleend is aan de priester, is zoals de speciale
myronolie -het symbool van de priesterlijke genadegave- waarmee
de Hebreeuwse hogepriester gezalfd werd (cf. Ex. 30:25-30). Net
zoals iemand die met myronolie is gezalfd ‘een vreugdevolle
verschijning heeft, vervuld is van die zoete geur, en vreugde
verspreidt aan allen die hem zien’,'1 zo geldt ook voor de priester:
in zijn gelaat weerspiegeld het ware Licht, en zijn aanwezigheid
brengt geestelijke vreugde aan de gelovigen.

Het psalmvers dat de priester zegt bij het aandoen van zijn
epitrachiel (als myron over het hoofd, die afvloeit over de baard,...)
betekent: ‘Eens de Kerk zich verzameld heeft en er eensgezindheid
is, op dat moment wordt de zalving van de Heilige Geest
aangeboden,... eerst over het hoofd van de Kerk, dat Christus is, en
dan over de baard, die waardigheid geeft aan het gelaat van de

9Ps.132,; 2.
10 St Symeon of Thessaloniki, Church Building, 39, PG 155.712D-713A.
11 St John Chrysostom, On Psalm 132, PG 55.385.



59 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Kerk en duidt op de Apostelen. Tenslotte strekt de zalving over
het hele lichaam, dus over allen die tot de Kerk behoren en zich
met Christus hebben bekleed.”’2 De goddelijke genade loopt, net
als de myronolie, neer van het hoofd van de Kerk, Christus, over
op de ‘baard’, de celebrant (als opvolger der Apostelen), en reikt
zo tot aan de zoom van het kleed, dat de gelovigen zijn.

De priester is een schakel tussen God en de gelovigen. In
andere woorden wordt hij de geleider waardoor de goddelijke
genade de gelovigen bereikt. Deze realiteit doet het epitrachiel ons
gedenken: zijn nek symboliseert Christus, en de franjes onderaan
symboliseren de zielen die God toevertrouwd heeft aan de
priester. Door de priester, ontvangen de gelovigen de genade
Gods.

Ook laat het epitrachiel ons zien ‘dat de priester onder het
hoofd staat, dat Christus is, en dat hij de erediensten hoort uit te
voeren met Christus als regelgever. Hij hoort zichzelf nederig te
onderwerpen aan het juk van Christus, en zijn heilige werken
samen met Hem te verrichten. Niets hoort hij uit te voeren zonder
Christus.”13

De priester viert het Mysterie van de Goddelijke Liturgie, wat
het mysterie van Christus is, samen met Christus Zelf: “Wat tot
Hem behoort, verricht hij met Hem."14

2
T T i
O g S

12 St Athanasius the Great, On Psalm 132, PG 27.524B.
13 St Symeon of Thessaloniki. Church Building, 39. PG 155. 713A.
14 [bid.



60 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

D an neemt de priester de gordel (zoni*) en zegent deze,
en bij het aandoen zegt hij: Gezegend is God, Die mij
met kracht omgordt, Die mijn weg onbevlekt heeft gemaakt.1

iv. De symboliek van de gordel

Volgens het gebed van de priester, symboliseert de gordel op de
eerste plaats Gods kracht die de celebrant versterkt gedurende de
goddelijke mystagogie, en op de tweede plaats ook de reinheid en
soberheid waarmee hij getooid moet zijn. De gordel, ‘doordat deze
rond de middel wordt aangespannen, duidt op de kracht van God
[die de priester ontvangt]... Het duidt ook op de soberheid en
ingetogenheid, vermits deze rond de buik wordt aangetrokken’16,
wat staat voor de overwinning over onze hartstochten.

Net zoals de priester, hoort ook elke christen omgord deel te
nemen aan de Tafel des Heren. Net zoals de Hebreeén het eerste
Pasen omgord aten, klaar voor de reis die hen naar het Beloofde
Land zou leiden (cf. Ex. 12:11), moeten ook wij christenen het
Pasen, dat Christus is, ‘omgord eten, om voorbereid te zijn op onze
Exodus, ons vertrek uit dit leven... [Want] omgord zijn is het teken
van een ziel die verkeert in een staat van waakzaamheid.”’”

Samen met de celebrant, bereiden wij gelovigen ons voor om
deel te nemen aan de Tafel des Heren. Waakzaam, en met de
lampen onzer zielen brandend, wachten wij op de Heer in Zijn
heilige Samenkomst, volgens Zijn gebod: Laat uw lendenen omgord
zijn en de lampen brandend, en weest als mensen die op hun Heer
wachten, wanneer Hij zal wederkomen van de bruiloft, opdat, als Hij

15 Ps, 17: 33.
16 St Symeon of Thessaloniki, On the holy Liturgy. 81, PG 155.260A.
17 St John Chrysostom, On Ephesians, 23.2, PG 62.166.



61 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

komt en klopt, zij Hem terstond mogen opendoen. Zalig zijn die
dienstknechten, welke de Heer, als Hij komt wakend vinden zal;
voorwaar, ik zeg u, dat Hij zich zal omgorden, en hen zal doen aanzitten,
en bijkomende, zal Hij hen dienen... Weest ook gij dan gereed (Luc.
12:35-40).

De priester maakt dan het kruisteken over de
overmouwen (ook epimanikia, of manchetten
genoemd). Als hij de rechter aandoet, zegt hij; Uw
rechterhand, Heer, is wverheerlijkt door kracht; Uuw
rechterhand, Heer, wverpletterde de wvijanden; door de
overvloed van Uw heerlijkheid, hebt Gij de tegenstanders
verbrijzeld. 8

En wanneer hij de linker aandoet, zegt hij: Uw handen
hebben mij geschapen en gevormd; geef mij inzicht en ik zal
Uw geboden leren.1?

v. De priester handelt als hand van Christus

De symboliek van de overmouwen heeft betrekking op de
schepping van de mens en de goddelijke heilsorde.

Bij het aandoen van de manchet aan zijn linker pols, zegt de
priester: Uw handen hebben mij geschapen en gevormd, ‘want het is
door de handen des Vaders, namelijk de Zoon en de Heilige Geest,
dat de mens tot het zijn komt naar Gods beeld en gelijkenis’™ (cf.
Gen. 1:26).20

18 Ex. 15: 6-7.
19Ps. 118: 73.
20 St Irenaeus, Against Heresies, 5.6.1, SC 153, p. 73.



62 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Het zijn de alheilige handen van God -het Woord en de Heilige
Geest- die de mens geschapen hebben. Maar deze verkoos, in de
plaats van vriendschap met God, de onderwerping aan de duivel.
En hij bleef geboeid door de duivel, totdat de rechterhand des
Allerhoogsten de vijanden wverpletterde en de tegenstanders
verbrijzeld heeft. Christus verbrijzelde niet alleen de vijandelijke
strijdkrachten, maar voerde de mensheid ook op ten hemel: Onze
Heer Jezus Christus, ‘de rechterhand van God, Die alles geschapen
heeft, verhief ook de mens tot Zijn goddelijke hoogte, door de
vereniging in de goddelijke Incarnatie. Al wat Hij van nature is,
verenigde Hij met de mens door de genade, en maakte hem dus zo
tot heer en koning [cf. Hand. 2:36].”2! De nieuwe mens is, zoals de
eerst geschapen mens, een wezen schapen door de handen Gods.

Dezelfde handen die de mens geschapen en gevormd hebben,
bieden ook het eucharistische Mysterie aan. De overmouwen
beelden uit ‘dat Christus met Zijn eigen handen het heilige Offer
van Zijn Eigen heilig Lichaam en Bloed aanbiedt.”?2 De hand die
Gods vrede geeft en de aangeboden Gaven zegent, is de hand van
Christus de Hogepriester.

Voordat Christus ten hemel werd opgenomen, gaf Hij aan Zijn
apostelen, en door hen ook aan de bisschoppen en priesters, ‘de
scheppende genade van de Heilige Geest, waardoor de
vernieuwing en wedergeboorte van de mensheid tot stand zou
komen, voor zowel degenen die reeds geboren waren, als voor hen
die nog zouden komen, tot aan het einde der tijden... Hijj
vertrouwde hen toe met het uitvoeren van Zijn eigen werk.”? De
priester handelt als hand van Christus. "Wanneer gij de priester u
de Heilige Mysterién ziet geven,’ zegt de h. Johannes

21 St Gregory of Nyssa, Against Eunomius, 5, PG 45. 6973.
22 St Symeon of Thessaloniki, Church Building, 42, PG 155.713CD.
23 Theophanes, Letter 3,6, PG 150. 336C—337A.



63 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Chrysostomus, ‘denk dan niet dat het de priester is die dit doet.
Geloof dat het de uitgestrekte hand is van Christus.’2*

De rechterhand des Allerhoogsten strekt zich uit binnen de
avondloze tijd, alsook voorbij de oneindige ruimte. Hij bereikt elke
gelovige en biedt hem Zijn vrede aan. Hij biedt Zijn heilig Lichaam
en Zijn allerzuiverst Bloed aan.

De priester neemt dan het zwaard (in het Grieks
epigonation®, van ‘aan de knie’), indien hij de
ecclesiastische toestemming heeft om die te dragen; hij
zegent en kust het, zeggend: Gord Uw zwaard aan uw heup,
o Machtige, in uw pracht en uw schoonheid. Span u in, trek
voorspoedig voort en heers omuwille van waarheid,
zachtmoedigheid, en recht en wuw rechterhand zal u
wonderbaar leiden.?

vi. Gord Uw zwaard om, o Machtige

Het zwaard is een ruitvormige, stijve stof. Deze hangt men vast
aan de gordel, en heeft daarop een kruis of een icoon van de
Opstanding  geborduurd.  Oorspronkelijk ~was het een
bisschoppelijk gewaad, maar later werd deze ook toegekend aan
priesters van een bepaalde rang.

Tijdens zijn wijding droeg een verkozen bisschop voor de eerste
maal het zwaard, wat zijn verloving met de Kerk als Bruid
bevestigd, daar het zwaard “het symbool is van de overwinning
van Christus als Bruidegom, door het Kruis en de Opstanding'.

24 On Matthew, 50.3, PG 58.507.
25 PS. 44: 4-5.



64 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Meer specifiek wijst het zwaard op ‘de overwinning op de dood en
op de onvergankelijkheid van onze natuur, evenals de grootsheid
van Gods macht over de tirannie van de duivel... Daarom heeft het
de vorm van een zwaard... Dit blijkt ook uit de woorden die
gezegd worden bij het aandoen van het epigonation: ‘Gord Uw
zwaard op Uw heup, O Machtige.’?6

In de psalmvers die wordt gezegd wanneer men het zwaard
aan de gordel vasthecht, ‘David roept’, volgens de heilige
Nikodemus de Hagioriet, ‘Christus op ten oorlog te trekken tegen
de duivel, opdat Hij triomferend en overwinnend ons moge
bevrijden, die door diens tirannie tot slaaf waren gemaakt ... Gord
Uw zwaard om, zegt hij, in Uw schoonheid en Uw luister, dat Gij
met Uw zwaard Uw vijanden moge doen huiveren, en met de
schoonheid Uwer ziel en de luister Uwer deugden Uw vrienden
tot U moge toetrekken.”?

Het zwaard doet gedenken aan de overwinning van Christus
de Hogepriester, en de psalmvers bevestigen die symboliek.
Christus heerst, stralend met Zijn schoonheid, in de zielen van
degenen die zich tot Hem vervoegen in Zijn Mystiek Avondmaal.

26 St Symeon of Thessaloniki, On Ordinations, 203, PG 155.412BC; idem, Church
Building, 41, PG 155.713BC.

27 Ermeneia eis tous 150 psalmous [Commentary on the 150 Psalms], vol. I, 2nd
edn, (Thessaloniki: Kypseli, 1979), pp. 633-4.



65 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

De priester neemt dan zijn kazuifel (phelonion*,
overkleed), zegent het, bekleedt zich en zegt: Uw
priesters, Heer, zullen zich bekleden met gerechtigheid en
Uw heiligen zullen zich vol vreugde verheugen.28

vii. Priesters, kleed uzelf met gerechtigheid, in Christus

De kazuifel staat symbool voor de goddelijke gerechtigheid,
symbool voor Christus dus, Die ons geworden is wijsheid van God,
en rechtvaardigheid, en heiligmaking, en verlossing. (1 Kor. 1:30).
‘Priesters, kleed uzelf met gerechtigheid..” zegt de heilige
Gregorius de Theoloog, ‘met het groots en vlekkeloos gewaad dat
Christus is, ons sieraad.’?®

Voordat het Woord mensgeworden is, ‘was gerechtigheid
nergens te vinden op de aarde’. Bij de menswording van Christus
daalde de gerechtigheid neer vanuit de hemel” en verscheen voor
het eerst onder de mensen in ware en volmaakte vorm’. Wij, die
eerst veroordeeld waren, ‘werden vrienden van God en
gerechtvaardigd door Zijn dood’. Wanneer we deelnemen aan de
heilige Mysterién, ‘doet Christus de zon van Zijn eigen
gerechtigheid en leven in onze zielen opgaan.’30

Gods gerechtigheid is Zijn liefde voor de mensheid. Deze heeft
ons, door de dood van Christus, tot Zijn vrienden gemaakt. Deze
kazuifel, die de goddelijke gerechtigheid symboliseert, ‘toont ons
dan ook de Lijdensweg van Christus onze Heiland, en Hem
imiteert de priester, wanneer hij zich ermee bekleed. Het is dus te

28 Cf. Ps. 131:9
29 Homily 5. 30. PG 35.704A,
30 St Nicholas Cabasilas, On the Life in Christ, 1, PG 150.508C.



66 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

zeggen, hij imiteert Christus Die de ware gerechtigheid heeft
volbracht door Zijn lijden en sterven aan het Kruis... Daarom zegt
de priester wanneer hij zich bekleedt, Uw priesters, Heer, zullen
zich bekleden met gerechtigheid en Uw heiligen zullen zich wvol
vreugde verheugen. Voorwaar, de gerechtigheid die door het Kruis
kwam, bracht ons de vreugde.3!

De Heer Zijn priesters bekleden zich met gerechtigheid -met
Christus- en worden overstroomd met goddelijke vreugde.

anneer de diaken zich kleedt, zegt hij dezelfde

woorden als de priester wanneer deze zijn albe en
overmouwen aandoet. Vervolgens neemt hij die diakenstola
(ordrion*), kust het en plaatst het over zijn linkerschouder,
zeggend: Heilig, heilig, heilig, de Heer Sabaoth: vol zijn
hemel en aarde van Uw heerlijkheid.3?

viii. De diaken, bedienaar van Jezus Christus’ Mysterién

De geestelijke orde van het diaconaat vindt zijn oorsprong in de
apostolische periode (cf. Hand. 6:3-6), en de taak van de diaken is
om ‘van dienst te zijn’ tijdens de viering der Mysterién. De heilige
Ignatius van Antiochié noemt de diakens (van het Grieks woord
voor bedienaars: didkoni) ‘dienaren van de Kerk” en ‘bedienaars

31 St Symeon of Thessaloniki, Church Building, 43, PG 155.716AB. In this
paragraph the Greek word dikaiosyni, rendered here in English as
‘righteousness’, also has the meaning of justice.

32 Cf. Isa. 6:3.



67 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

van de Mysterién van Jezus Christus’. En hij vermaant de
gelovigen: ‘Dat iedereen de diakens eerbied tonen, zoals aan
Christus.’3

De gewaden van de diaken zijn de albe (het sticharion), de
overmouwen (de epimanikia) en de diakensstola (het orarion).
Deze laatste is het meest karakteristieke aan de diakengewaden, en
wordt voor het eerst vermeld bij de Concilie van Laodicea (IVe
eeuw). Het woord orarion ‘is etymologisch afgeleid van het
Latijnse os [genitief oris], wat “mond” betekent... Dus orarion
betekent: een doek om de mond mee af te vegen; aangezien de
diaken de gelovigen te drinken gaf uit de heilige kelk,... veegden
zij die kwamen drinken uit de heilige kelk onmiddellijk hun mond
af aan zijn orarion.”3*

Het orarion ‘duidt ook op de hoedanigheid der engelen’, want
de bediening van de diaken imiteert de liturgische bediening der
engelen [in de hemelse liturgie]. Daarom zegt de diaken bij het
aandoen van zijn orarion de engelenhymne, het driemaalheilig:
Heilig, heilig, heilig, de Heer Sabaoth. Waarlijk, ‘met hun linnen
oraren, als fijne vleugelen, symboliseren de diakens de
engelenscharen die zich heen en weer begeven's> als gedienstige
geesten, die tot dienst uitgezonden worden (Heb. 1:14).

De priester verricht het hogepriesterlijk werk des Heren, en de
diaken herinnert ons eraan dat de geestelijke bediening getooid
moet worden met de nederigheid van onze Meester. In die zin
herinnert het orarion ‘ons aan de nederigheid van de Heer, die de
voeten van de leerlingen waste en afdroogde’ (cf. Joh. 13:4-5).36

33 Trillians, 2-3, PG 5.676B—677A.

34 St Nikodimus of the Holy Mountain, Pedalion [The Rudder], 6th edn (Athens:

Astir, 1957), pp. 429-30.

35 St Symeon of Thessaloniki, On Ordinations, 173, PG 155. 381C; St Sophronius of
Jerusalem Homily comprising the whole of Church History, 7, PG 87iii.3988AB.

36 St Isidore of Pelusium, Letters. 1.136, PG 78.272C.



68 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

ervolgens gaan priester en diaken allebei hun handen

wassen, ieder zeggend: Ik was mijn handen in onschuld,
Heer, en ik zal rond Uw Altaar gaan om de klank van Uw
lofzang te horen, om al Uw wonderen te verhalen. Heer, ik
bemin de luister van Uw huis en de verblijfplaats van Uw
heerlijkheid. Verderf mijn ziel niet met goddelozen, noch
mijn leven met mannen des bloeds, in wier handen
ongerechtigheden zijn; hun rechterhand is gevuld met
geschenken. Maar ik heb in onschuld gewandeld; verlos mij,
Heer, en ontferm U over mij. Mijn voet heeft het rechte pad
betreden; in de kerken zal ik U zegenen, Heer.3”

ix. Ik was mijn handen in onschuld

Wie in zonde leeft en niet tot inkeer komt, is niet in staat de Heer
te verheerlijken. Hij is een land dat vreemd is aan God. Net zoals
de Joden niet in staat waren het lied des Heren te zingen in een
vreemd land (Ps. 136:4), zo ook kan iemand die in de hartstochten
verwikkeld is Gods wonderbare werken niet lofprijzen. ‘Indien de
wet van Mozes de gevangen en slaven in een vreemd land het
zwijgen oplegde, hoeveel te meer moeten zij die slaaf der zonde
zijn en een leven vervreemd van God leiden niet zwijgen.’
Werkelijk: ‘zonde is vervreemding van God’.38

De celebrant die de Heer dient, is zich ervan bewust dat hij
Gods liefde vele malen verwond heeft door zijn manier van leven.
En hoewel hij vergeving van zonde heeft ontvangen door de
biecht, voelt hij zich onwaardig Gods wonderbare werken te

37 Ps. 25: 6-12.

38 St John Chrysostom, On Romans, 6.6, PG 60.440; St Gregory of Nyssa, Against
Eunomius, 2, PG 45.545B.



69 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

loven. De geestelijke gevoeligheid van de celebrant wordt
uitgedrukt in het gebed van de Anafora: ‘Wie is in staat Uw
machtige daden onder woorden te brengen? Wie kan al Uw lof doen
horen of al Uw wonderdaden uit alle tijden verhalen?’3

We moeten het heilig Altaar benaderen met ‘gezuiverde
geesten’. Het wassen van de handen symboliseert deze zuivering.
‘Laten we met een zuiver geweten, en met reine geest en hart, die
de handen zijn van de ziel, met ontzag en met soberheid tot de
heilige Tafel naderen.” Elk werk dat we doen, doen we met onze
handen. Dus, ‘omdat de handen symbool staan voor elke
handeling die we uitvoeren, duiden we er bij het wassen van onze
handen op de reinheid en zuiverheid van de handelingen’.40

Verwijzend naar het gebruik van de christenen van zijn tijd, die
de handen wasten wanneer ze in de kerk gingen, vraagt de heilige
Johannes Chrysostomus: “Wassen we onze handen wanneer we in
de kerk komen, maar niet onze harten? Zijn het de handen die
spreken? Het is de ziel die de woorden van het gebed uiten, en dat
is waar God naar kijkt... Bidden met een onrein hart is het grootste
kwaad.” “Zij die komen naar de alheilige viering van de eredienst
hadden hun ziel moeten reinigen van elke kleinste verbeelding,
om te kunnen naderen met een ziel zo rein als de heilige eredienst
zelf, voor zover dat mogelijk is. Zo zullen ze steeds helderder
verlicht worden door goddelijke openbaringen’#? van het
eucharistisch Mysterie.

Het reinigingswerk van onze zielen gebeurt, indien we dat
wensen, door Christus, net zoals Hij dat deed bij het Mystieke
Avondmaal toen Hij Zichzelf met een doek omgorde en de voeten

39 Liturgy of St Basil.
40 Matins of Holy Monday, Lauds; St Germanus, Contemplation, PG 98.424C; St
Cyril of Jerusalem, Mystagogical Catechesis 5, 2, PG 33.1109A.

41 On John, 73.3, PG 59.399-400, St Dionysius the Areopagite. Church Hierarchy,
3.3.10. PG 3.440AB.



70 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

van de leerlingen waste. Tijdens deze gelegenheid maakte Hij
duidelijk aan de apostel Petrus, die uit vrome eerbied voor
Christus niet aanvaardde door Hem gewassen te worden: Indien
Ik u niet was, gij hebt geen deel met Mij. (Joh. 13:8). Bij het
Mystieke Avondmaal, is er enkel een plaats bestemd bij Christus
voor hen die, met ontzag aanvaard hebben dat de Meester in hen
de wassing van geest en hart volbrengt. ‘Als er iemand niet door
de genade van Christus gewassen en gereinigd wordt van de
bevuiling van zonde en wandaden, zal hij niet deelhebben aan het
leven dat Christus aanbiedt en zal hij nooit proeven van het
Koninkrijk des hemels. Zij die niet gereinigd zijn, worden niet
toegelaten de hemelse verblijfplaatsen binnen te treden, maar
enkel degenen met een rein geweten, liefdevol gericht naar
Christus. 42

Aan elke christen die nadert om deel te nemen aan de
Goddelijke Liturgie en aan de heilige Communie, zegt de Heer:
Indien Ik u niet was, gij hebt geen deel met Mij. Wat betekent: als
gij niet eerst tot mij komt met de inkeer van de Verloren Zoon,
zodat ik u terug in mijn Huis kan ontvangen, kunt gij niet
deelnemen aan de Tafel van de koninklijke bruiloft, de Goddelijke
Liturgie. We moeten dus tot het Mysterie van de wassing der ziel
komen, wat wil zeggen, het sacrament van de biecht.

Op deze manier, rein naar ziel en lichaam, verzamelen we ons
rond het heilig altaar om de hemelse lofzangen te horen en onze
eigen dankzegging daaraan te vervoegen. We kunnen de
wonderdaden van Gods liefde verhalen. Ons gewin belijdend door
de onuitsprekelijke weldaden van God, ‘bieden we Hem de
Goddelijke Eucharistie aan en ontvangen we de Communie, en
zeggen dank, daar Hij de mensheid bevrijd heeft van dwaling en
ons terug naar Zichzelf bracht, toen wij ver weg van Hem waren
afgedwaald. Wij zeggen dank, want toen wij zonder hoop terneer

42 St Cyril of Alexandria, On John. 9. PG 74.117B.



71 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

zaten en zonder God in de wereld vertoefden, maakte Hij van ons
Zijn broeders en erfgenamen’ (cf. Efez. 2:12; Rom. 8:17).43

Met dankbare zielen, verhalen we de werken van Gods liefde
en Zijn wijsheid, die ‘grote en wonderbare dingen” hebben
verricht: ‘Door de dood kwam het leven, en uit zonde,
gerechtigheid. Uit de vloek kwam de zegen, en uit vernedering,
heerlijkheid.’#* We zeggen dank voor alle dingen en naderen tot de
troon der Genade.

43 St John Chrysostom, On Corinthians, 24.1, PG 61.199.
44 St Gregory of Nyssa, On the Song of Songs, 8, PG 44.948C.



72 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

3. DE VOORBEREIDING
DER EUCHARISTISCHE GAVEN

e diaken gaat dan naar de heilige voorbereidingstafel

(prothesis*), ook  aanbiedingstafel  (proskomidi)
genoemd, en zet het heilig vaatwerk* klaar. De heilige pateen
(diskos*) plaatst hij links, en de heilige kelk* rechts, en de
andere benodigdheden ernaast.

i. De kelk en de pateen

De twee voornaamste vaten die gebruikt worden bij de Goddelijke
Liturgie zijn de heilige kelk en de heilige pateen. De aangeboden
wijn wordt in de kelk gegoten, en het aangeboden brood wordt op
de pateen geplaatst.

De symboliek van de kelk werd door Christus Zelf verklaard,
toen Hij Zijn offer aan het Kruis een kelk noemde die Hem door de
Vader werd gegeven om van te drinken (cf. Joh. 18:11). Na
Christus” Kruisiging, werd de kelk des doods, een kelk van zegen
(1 Kor. 10:16) en heil voor de mens (cf. Ps. 115:4).

Ook de pateen is verbonden aan Christus” onbevlekt Lijden: ‘De
pateen is de baar waar het Lichaam des Heren op wordt gelegd
door de priester met de diaken; zij symboliseren hier Jozef en
Nikodemus.” Tegelijkertijd ‘symboliseert de pateen ook de hemel -
vandaar dat ze rond is- en draagt ze de Meester des hemels’.!

1 St Germanus, Contemplation, PG 98.397B; St Symeon of Thessaloniki, On the
holy Liturgy, 85, PG 155.264C.



73 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

In apostolische tijden werden de heilige vaten vervaardigd van
glas, of van niet-edele metalen, of zelfs van hout. Na verloop van
tijd, en vooral na de vervolgingen, schonken christenen aan de
kerken gewijde zilveren en gouden vaten. Dit was uiteraard een
vorm van toewijding aan Christus. Maar naast deze toewijding
roept Christus ons tot liefde voor Zijn broeders. Hij vraagt ons
onze harten in vuur en vlam te zetten met liefde, om ze geheel
stralend en gouden te maken en ze aan Hem aan te bieden: “Want
God wil geen gouden vaten, maar gouden harten’, zegt de heilige
Johannes Chrysostomus. Als gij uw liefde voor God wilt tonen en
Zijn offer wilt eren, ‘biedt uw ziel dan aan, waarvoor Hij Zichzelf
offerde. Maak dat gouden. Anders, als het vaatwerk van goud is,
terwijl de ziel in een ergere staat verkeert dan een pot van lood of
aardewerk, wat is het gewin daarvan?.. De Kerk is geen
goudsmederij of muntslagerij, maar een feest der engelen.” Om
deel te kunnen nemen aan dit hemelse feest, moeten onze zielen
reiner zijn en helderder stralen dan de heilige vaten. Want ‘deze
[vaten] hebben geen deel aan de Christus, Die erin omvat is; ze zijn
gevoelloos. Maar wij hebben wel deel aan Hem. Welnu, daar gij
het gebruik van een vuil vaatwerk niet zoudt dulden, zoudt gij
dan naderen met een bevuilde ziel?"2 vraagt de Guldenmond ons.

De tafel van het Mystieke Avondmaal was niet gemaakt van
zilver, noch was de kelk die Christus gebruikte van goud, maar “al
deze dingen waren heilig en vreeswekkend, daar zij vervuld
waren van Heilige Geest'.3 Wat de liturgische vaten heilig en
gewijd maken, is niet het kostbaar materiaal waar ze van gemaakt
zijn, maar de genade van de Heilige Geest, die ze heiligt. Daarom
zegent de Kerk, voordat er nieuwe vaten gebruikt worden, deze
eerst in met een speciale dienst waar de bisschop de heilige kelk en
pateen met myronolie zalft, wat het symbool is van de gaven van

2 On Matthew, 50.3, PG 58.508; On Ephesians, 3.4, PG 62.28-9.
3 St John Chrysostom, On Matthew, 50.3, PG 58.508.



74 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

de Heilige Geest. De bisschop bidt dan: ‘O Meester, Christus onze
God, zendt Uw Heilige Geest uit over deze nieuwe kelk, zegen en
heilig hem en vervolmaak hem.’*

De heilige vaten worden echter op de eerste plaats gezegend en
geheiligd door hun gebruik bij het Mysterie van de Goddelijke
Eucharistie. Verwijzend naar de gebruiken van zijn tijd waar
iedere priesters die concelebreerde een eigen kelk vasthielden bij
de Grote Intocht, schrijft de heilige Simeon van Thessaloniki: ‘De
gelovigen horen te knielen voor de priesters en voor de heilige
vaten, zelfs als sommige ervan leeg zijn. Want al de heilige vaten
zijn geheiligd, daar de kostbare Gaven die daarin voltrokken
worden.”> Wij allen, bedienaars van Christus tezamen met de
gelovigen, tonen de nodige eerbiedigheid en genegenheid aan de
heilige vaten, wetend dat hun aanblik alleen al ons heiligt.

ervolgens buigen priester en diaken zich beiden

driemaal voor de heilige aanbiedingstafel, een ieder
telkens zeggend: God, wees mij zondaar genadig, en ontferm
U over mij.

Priester: Maak u gereed, Bethlehem, want nu is Eden voor
allen geopend. Verheug u, Efrata, want de Boom des Levens
is in de grot opgebloeid uit de Maagd. Haar schoot was het
geestelijk Paradijs, waarin Zich de goddelijke Spruit bevond.
En wanneer wij daarvan eten, zullen wij leven, en niet zoals
Adam sterven. Want Christus wordt vlees, om de gevallen
Icoon weer op te richten.®

4 The Great Euchologion’, Service of the Consecration of a new Paten and Chalice’,
(Athens: Astir, 1980), pp. 482-3.

5 Church Building, 78-9, PG 155.729BC. St Symeon adds: '[the priests] hold these
vessels in honour of the divine Gifts, and in order that all may be sanctified,
both those who see them and those who touch them'.

6 Apolytikion for the Forefeast of Christmas



75 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

ii. ‘Maak u gereed, Bethlehem’

De priester staat met de diaken voor de heilige aanbiedingstafel,
klaar om het Onbloedig Offer aan te vangen. De gelovigen
bezorgen er de vruchten van hun werken -brood en wijn- en
plaatsen deze voor God. Van de verschillende door de
gelovigen aangeboden offerbroden (prosforon®) kiest de diaken
één offerbrood dat gebruikt zal worden voor de Liturgie.

De heilige voorbereidingstafel symboliseert, als liturgische
plaats, Bethlehem en de grot waar Christus geboren werd; daarom
wordt de icoon van de Geboorte van Christus meestal afgebeeld in
de apsis erboven. En net zoals Bethlehem nabij Jeruzalem en het
Heilige Graf des Heren gelegen is, zo is ook de heilige
voorbereidingstafel dichtbij het heilig Altaar. Haar plaats in de
hoek van het heiligdom duidt op ‘de armzaligheid van Jezus’
eerste komst, de erbarmelijkheid van de plaats, en
onbeduidendheid van de grot” waar Hij geboren werd.”

Bethlehem was de plaats waar God geopenbaard werd in het
vlees (1 Tim. 3:16). Daarom begint ook de liturgische openbaring
van Christus aan de heilige aanbiedingstafel.

e priester neemt dan het offerbrood en de lans*, en

heft deze ter hoogte van zijn voorhoofd. Met grote
vreze en berouw heft hij zijn ogen op naar de hemel en zegt:
Gij hebt ons vrijgekocht van de vloek der wet door Uw
kostbaar bloed; vastgenageld aan het kruis en doorstoken met
de lans hebt Gij de onsterfelijkheid doen opwellen voor de
mensen: onze Heiland, eer aan U.8

7 St Symeon of Thessaloniki, Consecration, 137, PG 155.348A.
8 Apolytikion of Holy Friday



76 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

iii. Gij hebt ons vrijgekocht van de vloek der wet

In het vorig tropaar* (korte hymne), verwees de priester naar
Christus” geboorte. Nu verwijst hij naar Zijn Kruisiging. Christus
werd geboren om te worden gekruisigd: Hierom ben Ik in deze ure
gekomen (Joh. 12:27), het uur van het Lijden en het Kruis.

Door Zijn offer aan het Kruis, heeft Christus de mens
vrijgekocht van de vloek der wet en hem de vrijheid van de
Heilige Geest geschonken: ‘“Toen Christus stierf,... was het moment
dat wij vrijheid en adoptie (aanneming als wezenlijk kind)
verkregen.” “Want de Vader heeft de verzoening aanvaard, de
Zoon heeft deze bewerkstelligd, en de Heilige Geest is een
geschenk geworden voor degenen die reeds als vrienden gevestigd
waren. De Vader heeft ons bevrijd, de Zoon was het losgeld
waarmee wij bevrijd werden en de Heilige Geest is de vrijheid
zelve.”?

De opheffing van het offerbrood door de priester, is een
herinnering aan de verheffing van Christus aan het Kruis, en
onthult de liefde die Hij ons aanbiedt. Het brood van de heilige
voorbereidingstafel onthult ‘de overvloedige rijkdom van Gods
goedheid, want de Zoon van God werd mens, en gaf Zichzelf als
offerande... voor het leven en het heil der wereld” (Joh. 6:51).10

iaken: Zegen, heer.
Priester: Gezegend zij onze God, immer, nu en altijd, en in
de eeuwen der eeuwen. Amen.

9 St Nicholas Cabasilas, On the Life in Christ, 1 and 2, PG 150.520B, 5320.
10 St Germanus, Contemplation, PG 98.397A.



77 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

iv. Het aanbieden van brood en wijn

Bij de Goddelijke Liturgie biedt God Zijn leven aan de mens. Maar
omdat Hij wenst dat de goddelijke gave niet enkel als genade
wordt volbracht, aanvaardt Hij ook de offergave van de mens
opdat ‘de Genadegave gelijkt op een vorm van vergoeding, en Zijn
onmetelijke barmhartigheid ook een zeker element van
gerechtigheid zou bevatten’.1? Zo is de Goddelijke Liturgie dus
Gods gave aan de mens, alsook de gave van de mens aan God.

De ritus van Voorbereiding (prothesis*), die nu begint, is het
aanbieden van de mens aan God. De celebrant neemt de
offerbroden in ontvangst, aangeboden door de gelovigen, en kiest
hetgeen dat opgedragen in en toegewijd zal worden door het
Mysterie van de Goddelijke Eucharistie.

De Goddelijke Liturgie is een icoon van het leven van Christus.
Christus werd geboren en aan God opgedragen als de
eerstgeborene en eerste vruchten van de nieuwe schepping: Zijn
alheilige Moeder en Jozef brachten Christus naar Jeruzalem om
Hem aan de Heer voor te stellen (Luc. 2:22). Daarom worden het
brood en de wijn ‘niet onmiddellijk als offer op het Altaar
geplaatst. Dit gebeurt later, eens ze aan God opgedragen zijn en
aldus kostbare Gaven worden, en ook zo genoemd zullen
worden’.12 De Dienst der Voorbereiding symboliseert Christus’
geboorte en zijn ontvangst in de tempel door de heilige Simeon.

* * *

Voedsel houdt ons fysieke leven in stand. Het is dus niet per
toeval dat we dit aan God aanbieden, met name tijdens het
Mysterie van de Goddelijke Eucharistie. ‘God beval aan degenen

11 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 4, PG 150.380A
12 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 2, PG 150.376D



78 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

aan Wie Hij Zijn eeuwig leven wilt geven -Zijn Levenschenkend
Lichaam en Bloed dus- om Hem, daar voorafgaand, het
levensnoodzakelijke van dit aardse leven aan te bieden.”13

Bij het Laatste Avondmaal bood Christus Zijn heilig Lichaam
en Bloed aan in de vorm van brood en wijn. Door deze daad leerde
Hij ons om ook brood en wijn te gebruiken -twee van de
basiselementen van het menselijk dieet- bij de Goddelijke Liturgie.
Ook de offerandes van de Hebreeén waren ook spijsoffers
(vruchten der aarde, dieren, etc.), maar het waren allemaal
eetwaren die gebruikt werden om zowel dieren als mensen mee te
voeden. Brood en wijn zijn echter uitsluitend mensen tot voedsel.

Christus omschreef Zichzelf als het Brood des levens en de ware
Wijnstok (Joh. 6:48, 15:1). “Hij noemt Zichzelf het Brood des levens
omdat Hij de Vormgever is van zowel dit tijdelijke leven als van
het komende.” Christus is het voedsel dat uit de hemel is gekomen,
het voedsel van het Koninkrijk: ‘Aangezien we dus door Christus
geroepen zijn tot het Koninkrijk der hemelen... is er voor ons nu
niet het Manna van het Oude Testament... [maar] er is het Brood
des Hemels, namelijk Christus, Die ons voedsel geeft voor een
leven tot in lengte van dagen’!4, en tot in de eeuwen.

In de kostbare Gaven is onze hoop en waarborg voor de
opstanding. ‘Net zoals de gestekte wijnstok, die in de aarde
geplant is, op zijn tijd vrucht draagt, en de tarwekorrel die op de
aarde gevallen en ontbonden is, veelvuldig vermeerderd wordt...
en dan [als brood en wijn] het woord Gods ontvangen en de
Eucharistie worden, dat het Lichaam en Bloed is van Christus; op
dezelfde manier zullen onze lichamen gevoed door de Goddelijke
Eucharistie en in de aarde gelegd waar ze zullen ontbinden,

13 Ibid. 4, PG 150.377D-380A.

14 St John Chrysostom, On John, 46.1, PG 59.258; St Cyril of Alexandria, On John,
3.6, PG 73.517CD.



79 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

opgewekt worden op de aangewezen tijd en door het Woord Gods
de opstanding verkrijgen.”15

Wanneer we bij de Goddelijke Liturgie het brood en de wijn
aanbieden, bieden we ons hele leven aan God, zoals de weduwe in
het Evangelie die al den leeftocht, dien zij had, daarin geworpen
had (Luc. 21:4) toen zij de twee koperen munten had aangeboden.
In ruil daarvoor, biedt God aan ons Zijn hele leven, ‘opdat wij [het
ware]| Leven in ruil voor [dit aardse] leven mogen ontvangen, het
eeuwige in ruil voor het tijdelijke’. Slechts één iets vraagt God: dat
wij ons offer met een zuiver geweten volbrengen, opdat dit
aanvaardbaar zou zijn. “Wij moeten de Schepper dankbaar zijn
voor alle dingen, en zodoende Hem de eerste en voortreffelijkste
gaven van het door Hemzelf geschapene aan te bieden, met
zuivere intenties, met ongeveinsd geloof, met standvastige hoop
en met vurige liefde.”16

v. Brood en wijn, symbolen van eenheid

De gaven die de mens aan God offert, het brood en de wijn,
symboliseren de eenheid der Kerk. De heilige Johannes
Chrysostomus spreekt over de symboliek van het brood.
Uitgaande van de apostolische woorden, Want één brood is het,
[en] zo zijn wij velen één lichaam (1 Kor. 10:17), stelt hij de vraag:
‘Wat is het Brood?” En hij antwoordt: ‘Het Lichaam van Christus.
En wat worden degenen die eraan deelnemen? Het Lichaam van
Christus. Niet verscheidene lichamen, maar één Lichaam. Net
zoals bij brood, dat uit veel graankorrels is gemaakt, één brood
wordt, waar de verschillende korrels niet te onderscheiden zijn, al

15 St Irenaeus, Against Heresies, 5.2.3, SC 153, p. 37.

16 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 4, PG 150.3804; St Irenaeus, Against
Heresies, 4.18.4, SC 100, p. 607.



80 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

zijn ze aanwezig... op dezelfde manier zijn wij met elkander
verenigd en met Christus. Want het is niet zo dat gij gevoed wordt
met één lichaam, en een andere persoon met een ander; we
worden allen gevoed door één en hetzelfde Lichaam. Daarom
voegt de heilige Paulus er aan toe, daar wij allen eens broods
deelachtig zijn. [1 Kor. 10:17]./17

Sommige oude liturgische gebeden benadrukken dan ook deze
eenheid waarnaar verwezen wordt door het gebruik van brood,
zoals dit vroege gebed dat ons is overgeleverd vanuit de vierde
eeuw: ‘Zoals dit brood verdeelt werd over de bergen, en verzameld
werd en tot één werd, zo verzamelt ook Gij Uw Heilige Kerk van
elk volk en elk land en elke stad, dorp en huis, en maakt Gij het tot
één levende katholieke Kerk."18

Ook is de wijn een symbool van de eenheid der gelovigen: het
is een mengeling gemaakt door het persen van vele druiven die
verzameld zijn van verschillende wijnstokken.

Het brood en de wijn die de mens aanbiedt aan de Schepper
drukken ook in één beweging van dankzegging de eenheid uit van
de hele schepping. We naderen tot het heilig Altaar, en met ons
ook al het geschapene dat wij [symbolisch] in de handen dragen:
de gehele wereld, waar ook wijzelf deel van uitmaken.

De mens, en alleen de mens, werd geschapen om deel te hebben
aan de verstandelijke en begrijpende wereld. Hij is een
microkosmos. En de gehele schepping is een beeltenis van de mens:
het is een makro-anthropos, in de ruime zin. De mens en de
kosmos verenigen =zich in het verheerliken van hun

17 0n 1 Corinthians, 24.2, PG 61.200.

18 Euchologion of St Serapion of Thmuis 13/1, Prayer of Offering; R. J. S Barrett -
Lennard, ed. and tr., The Sacramentary of Sarapion of Thmuis (Alcuin Club —
GROW]J Joint Liturgical Studies no. 25: Bramcote, Nottingham: Grove Books,
1993), p. 26. Cf. also Didache, 9.4, ANF 7, p. 380; and p. 6, above.



81 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

gemeenschappelijke Vader en Schepper. De gehele schepping
bedient het Mysterie der Liefde die wordt aangeboden.

e priester neemt vervolgens het offerbrood, en maakt er
driemaal het kruisteken over met de lans, waarbij hij
iedere keer zegt: Ter gedachtenis van onze Heer en God en
Heiland Jezus Christus.
En de diaken vervolledigt met: Immer, nu en altijd, en in de
eeuwen der eeuwen. Amen.

vi. Het vieren van de herinnering van Christus

De Goddelijke Liturgie wordt op twee manieren gevierd: in woord
en in handeling. In de woorden van de lezingen* en de gebeden,
horen we Christus Zelf of horen we over Hem. In de handelingen
die uitgevoerd worden, zien we Hem. “We kunnen zeggen dat we
de grote armzaligheid zien van de Rijke, het ter aarde komen van
Hem die elke plek vervult, de verwensingen die geuit werden
tegen de Gezegende, en het Lijden van de Onlijdelijke. Hoezeer
Hij liefhad, en hoezeer Hij gehaat werd! Hoe groot Hij was, en hoe
Hij Zichzelf vernederde! We zien wat Hij geleden heeft en wat Hij
gedaan heeft om deze Tafel voor ons te bereiden.”1?

Door woord en handeling voltrekt de Goddelijke Liturgie de
herinnering (anamnese) van Christus’ leven: Ter gedachtenis van
onze Heer en God en Heiland Jezus Christus, zegt de priester
driemaal terwijl hij het kruisteken maakt over het offerbrood met
de heilige lans.

Bij de eerste keer dat het Mysterie werd gevierd, nam Christus
het brood in Zijn handen, en wanneer Hij de Vader had dank

19 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 1, PG 150.373C



82 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

gezegd, brak Hij het en gaf Hij het aan de leerlingen, zeggend: Dit
is Mijn lichaam, hetwelk voor u gegeven wordt (Luc. 22:19).
Daarna noemde Hij Zijn heilig Bloed het bloed van het Nieuw
Verbond, hetwelk voor velen vergoten wordt (Matt. 26:28). ‘Met
deze woorden, geeft Hij aan dat Hij zal sterven.” Zo ‘herinnert Hij
de leerlingen eraan, door de Heilige Mysterién, dat Hij geslacht zal
worden, en op het uur dat ze tafelen, spreekt Hij over het Kruis.”20

Voordat Christus werd gekruisigd, vierde Hij de Goddelijke
Liturgie: de herinnering van Zijn Lijden aan het Kruis (cf. Luc.
22:19-20). En Hij gebood ons om dit op dezelfde manier te vieren:
om voor de geest te halen “al wat zwakheid is, met name het Kruis,
het Lijden en de dood’. Waarom nu, zei Christus bij het ‘Dit is Mijn
Lichaam,...” en ‘Dit is Mijn Bloed’, enkel “...dat voor u gebroken
wordt,...” en ‘dat voor u vergoten wordt’, en voegde Hij er niet ook
aan toe “..hetgeen de doden opwekt en de melaatsen geneest'?
Waarom haalt Hij Zijn wonderen niet aan, maar enkel Zijn Lijden?
‘Omdat het Lijden noodzakelijker was dan de wonderen... Zijn
Lijden is de ware bron van ons heil.. terwijl de wonderen
plaatsvonden opdat geloofd zou worden dat de Heer waarlijk de
Heiland is.22 Wonderen zijn een bevestiging van Christus’
godheid; het heilige Lijden biedt ons echter het heil aan, en
Christus de Heiland Zelf.

20 St John Chrysostom, On Matthew, 82.1, PG 58.738, 737.
21 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 7, PG 150.384AC



83 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

e priester steekt dan met de lans in de rechterzijde van

het offerbrood, in het zegel* en snijdt langs de zijkant
en zegt: Als een schaap werd Hij ter slachting geleid. En
langs de linkerzijde: En als een vlekkeloos lam, stom voor
zijn scheerder, zo deed Hij Zijn mond niet open. Dan snijdt
hij langs de bovenzijde: In Zijn vernedering werd Hem een
rechtvaardig oordeel ontzegd. En langs de onderzijde: Wie
zal Zijn afkomst verhalen?
Diaken: Neem weg, meester. En de priester haalt het Lam
eruit, en zegt: Want Zijn leven wordt van de aarde
weggenomen.?? En hij legt het Lam op de pateen.

*

vii. De verhaling van het Lijden in handelingen

De celebrant haalt nu het Lam uit het offerbrood en legt het op de
pateen, waarbij hij de profetie van Jesaja aanhaalt die verwijst naar
het Lijden van Christus. De priester zal in wezen “het Lijden van
Christus op het Lam beschrijven” met de lans, want wat de priester
nu doet is ‘het verhalen van Christus Zijn heilbrengend Lijden en
dood in handelingen’.?3

A. Als een schaap werd Hij ter slachting geleid.

Deze woorden van de profeet Jesaja verwijzen naar het Lijden
van Christus. Wanneer Christus ‘Zichzelf aanbiedt als offergave
aan God, voor onze zonden, wordt Hij het Lam Gods genoemd

22 Isa. 53:7-8.
23 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 6, PG 150.381A



84 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

[Joh. 1:29], alsook schaap [Jes. 53:7]".2* Hij is het vlekkeloos Lam dat
geofferd wordt voor het verloren schaap, de mens (cf. Matt. 18: 12).

Het offer van Christus aan het Kruis werd in het Joodse
paasfeest voorafgebeeld met het slachten van een schaap. De Joden
gebruikten namelijk een schaap als slachtoffer ‘'omwille van de
schuldeloosheid van het dier in kwestie, en omdat schapenleer de
bedekking was voor onze eerste naaktheid [i.e. de naaktheid der
eerstgeschapen na hun ongehoorzaamheid]. Meer nog, Christus,
het slachtoffer Dat voor ons geofferd werd, is en wordt ook een
gewaad van onvergankelijkheid” genoemd (cf. Rom. 13:14).2 De
naaktheid van de Meester aan het levenschenkend Kruis werd ons
mensen tot gewaad van onvergankelijkheid.

B. En als een vlekkeloos lam, stom voor zijn scheerder,

zo deed Hij Zijn mond niet open.

De stilzwijgendheid van Christus tijdens het Lijden geeft aan
dat Hij Zijn Kruisiging vrijwillig heeft ondergaan: Ik leg Mijn
leven af, opdat Ik het zelf wederom neme. Niemand neemt het van
Mij, maar Ik leg het van Mijzelf af (Joh. 10:17-18). Uit eigen wil
‘onderging Christus het Kruis voor ons. Want Hijzelf bood
Zichzelf als heilig slachtoffer aan God de Vader.’26

Christus is zwijgzaam voor de Hogepriester en voor Herodes
(cf. Mat. 26:63, Luc. 23:9). Zwijgzaam is Hij ook voor Pilatus: Een
antwoord gaf Hij hem niet (Joh. 19:9). Maar Pilatus interpreteert Zijn
zwijgen als minachting jegens zijn persoon; ‘want hij begreep het
mysterie van Christus’ zwijgen geenszins’.?’

24 St Basil the Great, On Psalm 28, 5, PG 29.296B

25 St Gregory the Theologian, Homily 45,13, PG 36.640C
26 St Cyril of Alexandria, On John, 5.1, PG 73.721A

27 Ibid. 12, PG 74.640C



85 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

C. In Zijn vernedering werd Hem een rechtvaardig oordeel

ontzegd.

Het stilzwijgen van Christus en Zijn nederigheid leidde ertoe dat
men Hem Zijn gerechtigheid ontnam: een rechtvaardig oordeel werd
Hem ontzegd. En het onrechtvaardige vonnis dat over Hem werd
uitgesproken, leidde Christus naar het Kruis.

Door mens te worden, heeft Christus Zichzelf vernietigd, de
gestaltenis eens dienstknechts aangenomen hebbende, en is den
mensen gelijk geworden; en heeft Hij Zichzelf vernederd,
gehoorzaam geworden zijnde tot den dood, ja, den dood des kruises.
(Fil. 2:7-8). Vanaf de troon Zijns Vaders bewandelde Christus de
weg van vernedering en kwam Hij zelfs tot het Kruis. ‘“Zo groots
Christus Zijn verhevenheid was, zo groots was ook de vernedering
die Hij onderging... Waarlijk, het is een ontzaglijk iets dat Christus,
de Meester, dienaar werd! Het is iets compleet onbeschrijfelijks.
Maar dat Hij daarbovenop nog ook de dood heeft ondergaan,
overtreft dit. Maar toch is er nog iets grootser en wonderbaarlijker
dan dit. Wat is dat?.. Het sterven aan een kruis... een
weerzinwekkende en vervloekte dood sterven. Want er werd
gezegd: Vervloekt is eenieder die hangt aan het hout [Deut. 21:23,
Gal. 3:13]'.28 Christus is de Liefde. En vanop het Kruis toonde Hij
ons hoe verheven liefde is en hoe diep de nederigheid gaat.

D. Wie zal Zijn afkomst verhalen?

Met het woord afkomst, duidt de profeet Jesaja op de
vooreeuwige afkomst van Christus. Er wordt gevraagd: “Wie is in
staat om, zelfs op geringe wijze, de bestaanswijze uit te drukken
van de Eniggeborene? Welke tong kan spreken van de onzegbare
afkomst des Zoon van den Vader?” Dat Christus uit de Vader

28 St John Chrysostom, On Philippians, 7.3, PG 62.232.



86 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

geboren is, ‘weten en geloven we. Maar de aard van Zijn afkomst
is een mysterie dat elk verstand te boven gaat.”?

E. Want Zijn leven wordt van de aarde weggenomen.

De handeling van het uitnemen van het Lam uit het offerbrood
en het plaatsen van het Lam op de pateen, doet denken aan de
woorden van Christus: ‘Wanneer Ik van de aarde zal verhoogd zijn, zal
hen allen tot Mij trekken” (Joh. 12:32).

Het offer van Christus werd voor de gehele schepping
aangeboden. De heilige Johannes Chrysostomus schrijft: ‘Om welke
reden werd Christus op een hoog kruis geslacht en niet in een
besloten ruimte?... Omdat de lucht zelf gezuiverd werd toen
Christus, het Lam, in de hoogte geofferd werd. En ook de aarde
werd gezuiverd, daar het bloed van Zijn zijde erop sijpelde...
Daarom werd Christus buiten stad en muren geofferd, opdat men
zou leren dat Zijn offer voor alle mensen was... Zijn offer was voor
de hele aarde.”® Eertijds slachtten de Joden het Paaslam heimelijk en
uitsluitend voor hunzelf. Daarentegen spreidt Christus Zijn armen
open op het Kruis, om de gehele schepping te omarmen en te
heiligen: ‘Door Uw handen uit te strekken op het Kruis, o
Barmhartige, bracht Gij samen de volkeren die van U verwijderd
waren, om Uw overvloedige goedheid te verheerlijken.”!

Toen de apostel Filippus de wagen van de hoveling van de
Koningin der Ethiopiérs benaderde, was de hoveling dezelfde
woorden aan het lezen die de celebrant zonet aanhaalde. Toen
opende de apostel zijn mond en begon hij hem vanuit datzelfde

29 St Cyril of Alexandria, On John, 5, PG 73.712CD
30 On the Cross and the Thief 1, 1, PG 49.400.
31 Octoechos, Wednesday Matins, Tone 1, kathisma.* Cf. Holy Saturday Matins,

Engomia,* stasis* 1: ‘Of old, they sacrificed the lamb in secret; but when You
were sacrificed beneath the open sky, forbearing Saviour, You purified the
whole creation.’



87 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Schriftwoord Jezus te verkondigen (Hand 8:32-5). Nu begint de
celebrant, met diezelfde woorden van Jesaja, het goede nieuws van
het eucharistisch offer van Christus te verkondigen.

D iaken: Slacht, meester. De priester slacht, wat wil
zeggen, hij maakt een verticale diepe snede in het Lam
dat hij ondersteboven heeft gelegd op de pateen - en zegt:
Geslacht wordt het Lam Gods, Dat de zonde van de wereld
wegneemt, voor het leven en de redding van de wereld.3?

Diaken: Doorkruis, meester. En de priester snijdt
wederom het Lam aan, ditmaal horizontaal, over de verticale
snede heen, en vormt zodoende een kruis, zeggend: Toen Gij
gekruisigd werd, o Christus, werd de tirannie opgeheven en
de kracht van de vijand vertreden. Want geen Engel, noch
een mens, maar de Heer Zelf heeft ons gered; eer aan U.3

viti. Geslacht wordt het Lam Gods

In woord en handeling zet de priester de verhaling van het Lijden
van Christus verder: Geslacht wordt het Lam Gods. ‘Het ware Lam,
het onbevlekte slachtoffer, wordt voor ons allen ter slachting
geleid, om de zonde uit de wereld te verdrijven... om de dood te
vernietigen... en om voor de mensen de oorsprong van al het
goede te worden... de bron van het eeuwige leven, de grondslag
voor onze hervorming naar het evenbeeld Gods, het begin van
eerbiedigheid en gerechtigheid, de weg naar het Koninkrijk des
Hemels... Omdat wij te midden van vele zonden leefden, en we
daarom de dood en het verderf verdienden, gaf de Vader Zijn

32]John 1: 29 and 6:51.
33 Octoechos, Friday Matins, Tone 1, kathisma. Cf. Isa. 63:9.



88 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Zoon als losgeld voor ons... Eén stierf voor het welzijn van allen,
opdat wij allen in Hem mogen leven.’3*

Toen de Heer gekruisigd werd, werd de tirannie des duivels
verbrijzeld en werd ingeplant de ‘Godskennis. De éénwezenlijke
Heilige Drie-eenheid wordt aanbeden, de ongeschapen Godheid,
de Ene ware God, de Schepper en aller Heer. De deugden worden
gecultiveerd, de hoop op de opstanding wordt ons door de
Verrijzenis van Christus gegeven, de demonen beven voor de
mensheid die voordien aan hen onderdanig was. En het meest
verbazingwekkende is: dit alles is bereikt door het Kruis, het
Lijden en de dood.”?

* * *

De heilige oudvader Paisios de Athoniet (1 12/07/1994)
vertelde het volgende: ‘Er overkwam mij eens iets toen ik mijn
plicht vervulde als altaardienaar en bij de priester stond. Bij de
woorden ‘Geslacht wordt het Lam Gods’, zag ik het Lam op de
pateen kronkelen als een lam dat geslacht werd. Hoe zou ik daar
ooit nog durven naderen!

Deze ervaring raakte de oudvader zo diep, dat hij de
hoedanigheid van het priesterschap uiteindelijk nooit heeft willen
ontvangen.

i r i

Zomeng k.

"; ’:‘m b(:nm::;__
#a

34 St Cyril of Alexandria, On John, 2, PG 73.192B-D.
35 St John of Damascus, On the Orthodox Faith, 4.77, PG 94.1108CD—1109A



89 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

D e diaken zegt: Doorsteek, meester. Het Lam weer
omkerend met het zegel naar boven steekt de priester
met de lans in de rechterzijde van het Lam, boven de letter
N, en zegt: Een van de soldaten doorstak Zijn zijde met een
lans en terstond vloeide er bloed en water uit. Hij die het
gezien heeft, getuigde ervan en zijn getuigenis is
waarachtig.36

ix. Terstond vloeide er bloed en water uit

Op het moment dat de celebrant het Lam met de lans doorboort,
beeldt hij de Romeinse soldaat uit, die zijn lans gebruikte om het
heilige Lichaam van Christus op het Kruis te doorboren, en terstond
vloeide er bloed en water uit. Van de heilige Theodosius de Nieuwe
wordt verteld dat, toen hij dit punt bereikte tijdens zijn eerste
Liturgie, hij zo ontsteld werd dat hij vroeg om het priesterschap te
mogen verlaten.?”

Uit de zijde van Christus ‘vloeide er bloed gemengd met water.
God voorzag deze gebeurtenis als een soort beeltenis en voorbode
van de mystieke zegen, de Goddelijke Eucharistie, en van de Heilige
Doop; want de doop is waarlijk van [en in] Christus, en door Hem
ingesteld, en ook de kracht van het Mysterie van de Goddelijke
Eucharistie kwam voort uit Zijn Heilig Lichaam.”38

Deze twee Mysterién [of ook Sacramenten genoemd] hebben hun
oorsprong in Christus en geven vorm aan de Kerk: ‘Dat bloed en dat

36 John 19:34-5.

37 Cf. Archim. G. Paraskevopoulos, Ermineftiki epistasia epi tes theias Leitourgias
[Interpretation of the Divine Liturgy] (Patras, 1958), p. 32.

38 St Cyril of Alexandria, On John, 12, PG 74.677B. Cf. Introduction, p. 25, above.



90 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

water symboliseren de Heilige Doop en de Goddelijke Eucharistie.
Uit deze twee Mysterién werd de Kerk geboren.. Zo vormde
Christus de Kerk uit Zijn zijde, net zoals Hij Eva schiep uit de zijde
van Adam’ [cf. Gen. 2:21-21]. “Zoals Eva geschapen werd terwijl
Adam sliep, zo werd ook de Kerk geschapen uit de zijde van
Christus [de nieuwe en voltooide Adam] bij Zijn dood.”?*

Op het moment van uiterste pijn en van de dood kwam de
hoogste vreugde en het leven tot stand: ‘Gij werd in de zijde doorboord
om voor mij stromen van leven voort te doen vloeien.” De Meesters zijde
geeft leven aan de mens: ‘Doorstoken met de lans, o Heiland, hebt Gij
het Leven op haar die mij het leven gaf gedruppeld [dus op Eva, cf. Gen.
3:20], op haar die mij van het leven verwijderd heeft [de Hof van Eden], om
mij samen met haar terug tot het Leven te brengen."0

Uit de levenschenkende zijde van Christus wordt de Kerk
geboren, het met verstand begaafde Paradijs van God; geboren en
tot leven gebracht.

D e diaken giet genoeg wijn en water in de heilige kelk,
en zegt: Zegen, meester, de heilige eenheid.

En de priester zegent, zeggend: Gezegend zij de heilige
eenheid, immer, nu en altijd, en in de eeuwen der eeuwen.
Amen.

x. Waakzame dronkenschap

De wijn en het water die de diaken in de heilige kelk giet,
symboliseren het bloed en water dat voortvloeiden uit de zijde van

39 St John Chrysostom, Baptismal Catecheses, 3.17, SC 50, p. 161; Encomium on
Maximus, 3, PG 51.229.
40 Holy Friday Matins, Beatitudes; Holy Saturday Matins, Engomia, stasis 1.



91 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Christus. De heilige Johannes Chrysostomus benadrukt dat ‘het
fundament van de goederen van ons heil [dus, de Goddelijke
Eucharistie] met wijn wordt voltrokken.” Een kwade bedoeling, zo
zegt de heilige, kan wijn veranderen in een oorzaak van
dronkenschap. Maar bij de Goddelijke Liturgie ‘veroorzaakt de
geestelijke kelk geen dronkenschap,... noch verdooft hij het
menselijk vermogen, maar vermeerdert het juist... Want het vloeit
voort uit de geestelijke rots’,*! die Christus is (cf. 1 Kor. 10:4).

Deze dronkenschap onttrekt de mens aan de materiéle dingen
en leidt hem naar een goddelijke toestand: ‘Er vindt een “extase”
plaats, een overgaan van het materiéle naar het goddelijke.” De
Eucharistische kelk brengt ‘de waakzame dronkenschap” voort:
een dronkenschap dat een toestand van waakzaamheid
teweegbrengt en de mens deelgenoot maakt van het eeuwige
leven. “Want wie van die dronkenschap geproefd heeft, ruilt het
vergankelijke in voor het onverderfelijke, en verlengt zijn verblijf
in het huis des Heren tot in lengte van dagen [Ps. 22:6]./42

Daarom betuigen wij onze dankbaarheid aan onze Vrouwe, de
Moeder Gods, daar Christus uit haar ontsproten is, Die ons de
zaligmakende wijn aanbiedt: ‘Als een onbewerkte wijnstok, o
Maagd, deed gij de schoonste druiventros ontspruiten, die voor ons
de zaligmakende wijn voortbrengt, en de zielen en lichamen van
ons allen verblijdt. Daarom zegenen wij u als oorzaak van alle
goed, immer uitroepend met de engel: Verheugd u,
Hoogbegenadigde.”*

41 St John Chrysostom, On Genesis, 29.3, PG 53.265; Against Drunkards, 2, PG
50.436

42 St Gregory of Nyssa, On Song of Songs, 5, PG 44.873B; On the Ascension, PG
46.692B.

43 Matins, 15 January.



92 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

D e priester neemt hetzelfde offerbrood in zijn handen, of
een tweede, en met de lans snijdt hij rondom het
kleine, driehoekige deel van het zegel, en zegt: Ter ere en
gedachtenis van onze hooggezegende glorierijke Vrouwe, de
Moeder Gods en altijd Maagd Maria; neem, Heer, door haar
voorspraak dit offer aan op Uw hemels Altaar.

Hij neemt dit deeltje met de lans, plaatst het aan de
rechterkant van het Lam, en zegt: De Koningin staat aan Uw
rechterhand, gehuld in een wveelkleurig gewaad van
goudbrokaat. 4

xi. De koningin staat aan uw rechterhand

Tijdens de ritus van Kerds, vraagt de celebrant aan de
hooggezegende Moeder Gods om de poort te worden die naar het
Leven leidt. Nu vragen wij, door de celebrant, om haar alheilige
voorspraak opdat ons offer welgevallig moge zijn.

De Godsbaarster is het onbevlekte Altaar waarop het
Eucharistisch Offer wordt aangeboden. Zij is het oord waar haar
eniggeboren Zoon gedurende de Heilige Mysterién rust.4> “Want
waar anders zou Christus, dat nieuwe slachtoffer, voor altijd
aanwezig moeten zijn, dan bij haar waaruit Hij geboren werd,...
daar er geen oord heiliger kan zijn dan zij?’4

De heilige Moeder Gods is de verbindingsschakel tussen hemel
en aarde: zij staat tussen de mens, die het lofoffer brengt (Heb.

44 Ps. 44:10.

45 Cf. Liturgy of the Presanctified Gifts, Prayer after the Entrance: 'Invisible King...
Look upon us, Your unworthy servants, who stand about this holy Altar as if
around Your throne upon the Cherubim, on which Your Only-begotten Son, our
God, rests through the terrible Mysteries here set forth...".

46 Theophanes, Theotokos, p. 146.



93 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

13:15), en God, Die het offer ontvangt. Uit Christus, het hoofd van
het Lichaam dat de Kerk is, ontspringt elke volmaakte gave (Jak.
1:17); en door de Moeder Gods, die de nek is van het lichaam,
komt de genadegave tot de gelovigen, de ledematen van het
Lichaam. ‘De Moeder van Jezus, die het hoofd dat Christus is
rechtstreeks draagt, is een bemiddelaar tussen het hoofd en het
lichaam der Kerk, en in zekere zin een verbindingsschakel tussen
de twee, zoals een nek... Bijgevolg, net zoals het hoofd [Christus]
de enige weg is die naar de Vader leidt, zo is deze geheiligde nek
[de Moeder Gods] ook een weg, de enige weg, die iedereen leidt
naar het hoofd van ons allen [Christus].’4”
* * *

Door haar bediening in de goddelijke heilsorde, werd de heilige
Godsbaarster de weldoenster van de gehele schepping. Hemel en
aarde, mens en engel werden gezegend door haar goddelijk
moederschap. De Maagd ‘deed zelfs voor de engelen het licht
opgaan, en maakte het voor hen mogelijk wijzer en reiner te
worden dan voorheen, om Gods goedheid en wijsheid beter te
leren kennen... Zo bracht de Maagd een nieuwe hemel en een
nieuwe aarde voort [Openb. 21:1]. Of beter gezegd, zij zelf is de
nieuwe aarde en de nieuwe hemel.’#

Er zijn twee redenen waarom wij de Moeder Gods als een
nieuwe aarde en een nieuwe hemel beschouwen. Ten eerste,
omdat zij ‘Hem Die zelfs voor de wijdte der hemelen onvatbaar is’,
in haar omvat heeft. Ten tweede, omwille van haar reinheid.
Daarom is het dus duidelijk dat “wat de profeet David de hemel des
hemels noemt en wat, zo benadrukt hij, alleen de Ene en enige God

47 Theophanes, Theotokos, pp. 128-32. Cf. John 14: 6: No man comes to the Father
except through me.

48 St Nicholas Cabasilas, On the Dormition, 4, PO 19.498.



94 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

toekomt, wanneer hij zegt de hemel des hemels behoort den Heer
toe [Ps. 113:24], dewelke de Gezegende Maagd is.’#

Als de Maagd echter tijdens haar aardse leven de ‘hemel des
hemels” was, dan komt haar positie in de hemel daarmee overeen.
De alheilige Moeder Gods is de Koningin des hemels. Daarom was
haar heilig ontslapen een hoogfeest voor de hemelse gewesten.
Een hoogfeest waar Christus Zelf de processie voorging. De heilige
Johannes van Damascus richt zich tot Christus wanneer hij zegt:
‘Daal neder, o Heer, daal neder, om Uw Moeder te vergoeden,
daar Gij omwille van Uw opvoeding haar zoveel verschuldigd
zijt... Roep Uw moeder met een zoet fluisteren, “Kom, mijn schone,
mijn hartsbeminde [Hoogl. 2:10]. Gij gaf mij het uwe; kom en
geniet van het Mijne... Kom en heers met Mij, Die nederig uit u
geboren ben en nederig bij u leefde.”’>0

De vreugde des hemels was oneindig groot toen de Koningin
ontvangen werd. De hymnograaf van de Kerk viert dit gebeuren,
schrijvend: ‘De hemelse machten groeten u, o Godsbaarster, met
heilige lofzang en schitterend kaarslicht voor dit meest stralende
feest, alsof ze zeggen: Wie is zij die opstijgt, stralend wit, die er
uitziet als de dageraad, schoon gelijk de maan, zuiver als de zon?...
De Koning bracht u in Zijn binnenkamer [Hoogl. 8:5, 6:10, 1:4]...
Gij hebt zelfs de koninklijke troon van uw Zoon weten te bereiken;
gij ziet Hem met uw ogen. Gij verheugt u en staat aan Zijn zijde...
Gij zegent de wereld, gij heiligt alles.”>

Nu de celebrant het deeltje voor de Godsbaarster rechts van het
Lam plaatst en de psalmvers De Koningin staat aan Uw
rechterhand opzegt, toont hij de eerbiedigwaardigheid die Christus
voor Zijn alheilige Moeder heeft: ‘Bekleed met gouden gewaden

49 Annunciation, Little Vespers; St Nicholas Cabasilas, On the Dormition, 4, PO
19.499.

50 On the Dormition, Homily 3, 4, PG 96.760AB.
51 St John of Damascus, On the Dormition, Homily 1, 11, PG 96.716D-717B,



95 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

als een koningin plaatste Uw Zoon u, stralend met de glans van de
Geest, o Alreine Vrouwe, aan Zijn rechterhand.’>2

U it het zegel van hetzelfde offerbrood, of een derde,
snijdt de priester het eerste der negen kleine
driehoekige deeltjes uit en plaatst ze links van het Lam, en
zegt: Ter ere en gedachtenis van de grote aanvoerders
Michaél en Gabriél, en al de hemelse onlichamelijke machten.

xii. Heilige engelen dienen de priester

In het werk van de goddelijk heilsorde dienen ook de hemelse
machten. Daarom plaatst de celebrant links van het Lam ook een
[kleiner driehoekig] deeltje ter ere van hen.

Vooér de Menswording van het Woord, waren de engelen
slechts vaag bewust van het mysterie van Christus. Bij de
menswording van het Woord werd God geopenbaard in het vlees
en gezien door de engelen (1 Tim. 3:16). “Toen Hij het vlees aannam,
werd Hij zichtbaar voor de engelen... want daarvoor was ook voor

52 Octoechos, Tone 6, Sunday Matins, Canon, ode 8.



96 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

hen Zijn wezen onzichtbaar.>® ‘Het mysterie van de goddelijke
heilsorde, dat van het begin der tijden reeds in God verborgen was
(Efez. 3:9) werd eerst aan de heilige engelen geopenbaard. Zij
onthulden het daarna aan de mensen: ‘Eerst werden de engelen
ingewijd in het goddelijke mysterie der mensenliefde van Jezus;
daarna kwam -door hen- de kennis der genade tot ons.’>4

De aartsengel Gabriél bezocht de priester Zacharias om hem de
geboorte van de Voorloper te verkondigen, die volgens de
woorden van de profeet een boodschapper zou zijn voor het
aangezicht wvan den Heer (Matt. 11:10, Mal. 3:1). Dezelfde
aartsengel bezocht de Moeder Gods om haar te verkondigen dat
‘het goddelijke mysterie van de onbeschrijfelijke Menswording
van God het Woord in haar volbracht zou worden’.5> En weer
bezocht een engel Jozef om hem in te lichten dat de Maagd door de
Heilige Geest ontvangen had, en de Heiland der wereld droeg (cf.
Matt. 1:20).

Tenslotte, toen Christus geboren werd in Bethlehem, bezocht
een engel des Heren de herders, want zij waren rein van hart (daar
zij in verstilling leefden),5 en wverkondigde hen het heugelijke
nieuws. En opeens was er met den engel een menigte hemelse
heerschare, God prijzende en zeggende: Ere zij God in de hoogste
hemelen en vrede op aarde (Luc. 2:13-14).

* * *

Welnu, in het liturgische Bethlehem - de heilige
voorbereidingstafel - waar het mysterie van de Menswording van
het Woord voltrokken wordt, verschijnen engelen des Heren aan
celebrerende priesters die, zoals de herders, rein van hart zijn. Zo
was er een oudvader ‘die rein en heilig was, die terwijl hij de

53 St John Chrysostom, On John, 15.2, PG 59.98.

54 St Dionysius the Areopagite, On the Heavenly Hierarchy, 4.4, PG 3.181B
55 [bid.

56 Cf. ibid.



97 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

voorbereiding van de gaven bekrachtigde, heilige engelen rechts
en links van hem zag staan’.5”

Bij elke Goddelijke Liturgie, is er een menigte van
engelenscharen (Luc. 2:13) aanwezig, die God verheerlijkt zoals
destijds te Bethlehem. Van de heilige bisschop Niphon wordt
gezegd, dat hij tijdens de grote intocht de priester vergezeld zag
door een grote menigte engelen, ‘die met vreugde onuitsprekelijke
hymnen zingen. En toen de priester de kostbare Gaven op de
Heilige Tafel plaatste, bedekten de engelen het Altaar met hun
vleugelen. Vervolgens kwamen er aan de rechterzijde van de
celebrant twee Cherubijnen staan, en aan zijn linkerzijde twee
Serafijnen.’>8

Tijdens de Heilige Anafora, ‘staan de engelen rondom de
priester, en alle engelenscharen zingen met luider stemme de
lofzangen, en de ruimte rondom het Altaar wordt gevuld tot eer
van Hem Die geofferd wordt, Christus onze Meester.”>

* * *

Bij de Goddelijke Liturgie worden er mysterién verricht die de
heilige engelen verlangden te aanschouwen (1 Pet. 1:12). Ze zijn
aanwezig als dienaars; echter kan slechts de priester de goddelijke
mystagogie voltrekken: ‘Eens de reine en waardige priester... het
heiligdom betreedt om de Goddelijke Liturgie te voltrekken, wordt
hij op onzichtbare wijze omringd door een grote menigte
onlichamelijke en goddelijke engelen, die hem tijdens de
Goddelijke Liturgie met grote eerbiedigheid dienen. Maar hoewel
de heilige engelen de priester dienen tijdens de Goddelijke
Liturgie, kunnen zij zelf de Liturgie niet voltrekken zonder
priester... De priester is dus als een belangrijke

57 John Eucratas, Leimonarion [The Spiritual Meadow], 199, PG 87iii.3088A.

58 Enas asketes Episkopos [An ascetic Bishop], 3rd edn (Oropos, Attica: Paralditou
Monastery, 2000), p. 214.

59 St John Chrysostom, On the Priesthood, 6.4, PG 48.681.



98 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

hoogwaardigheidsbekleder van de Koning, terwijl de engelen
zoals Zijn soldaten en dienaren zijn." 0

e priester snijdt nu de overige acht Kkleinere

driehoekige deeltjes uit het offerbrood, en zegt:
Van de geérde, roemrijke profeet, wvoorloper en doper
Johannes; van de heilige, roemrijke profeten Mozes en Adron,
Elia en Eliza, David en Jesse, de heilige drie jongelingen en
de profeet Daniél en alle heilige profeten.

Van de heilige roemrijke en alomgeprezen apostelen
Petrus en Paulus, de twaalf en de zeventig en alle heilige
apostelen.

Van onze heilige vaders, de grote hiérarchen en
oecumenische leraren: Basilius de Grote, Gregorius de
Theoloog en Johannes Chrysostomus; Athanasius en
Cyrillus, Nicolaas van Myra en alle heilige Hiérarchen.

Van de heilige eerste martelaar en aartsdiaken Stefanus,
de heilige grootmartelaren Dimitrius en Georgius, Theodorus
Tiron, Theodorus de Stratilaat en alle heilige martelaren.
Van de heilige martelaressen: Thecla, Katerina, Barbara,
Eufemia, Kyriake, Marina, Paraskevi en alle heilige
martelaressen.

Van onze gewijde Goddragende wvaders: Antonius en
Euthymius, Sabbas, Onufrius, Athanasius van de Athos en
alle monniken. Van de heilige moeders: Pelagia, Anastasia,
Maria van Egypte en Theodora en alle heilige monialen.

Van de heilige wonderdoende onbaatzuchtige artsen:
Kosmas en Damianus, Cyrus en Johannes, Panteleimon en
Hermolaiis en alle onbaatzuchtigen.

60 Anonymous Hesychast, Niptiki Theoria [Neptic Contemplation] (Thessaloniki:
Orthodoxos Kypseli, 1979), pp. 197—8.



99 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Van de heilige rechtvaardige wvoorouders des Heren
Joachim en Anna, (van de heilige van de dag) en van alle
heiligen. Bezoek ons, o God, omwille van hun gebeden.

Van onze vader onder de heiligen Johannes Chrysostomus,
aartsbisschop van Constantinopel. (Als de Liturgie van de

heilige Basilius gevierd wordt, wordt hij in de plaats
herdacht.)

xiii. De bijeenkomst der heiligen

Tijdens de Goddelijke Liturgie is, tezamen met Christus, de
bijeenkomst der heiligen aanwezig, en de gelovigen beleven de
openbaring van de gemeenschap der heiligen.

Nadat het offerlam op de pateen geplaatst is, snijdt de celebrant
kleinere stukken uit het offerbrood ter ere en ter gedachtenis van
alle heiligen. ‘Dit onthuld ons de onverbrekelijke band die de
heiligen hebben in hun bovennatuurlijke en heilige eenheid met
Christus.®! ‘Daar de heiligen samen met Christus gestreden
hebben, worden =ze verheerlijkt en verheven door dit
vreeswekkend Mysterie, door de gemeenschap dus, in Zijn
heilbrengend Offer. Voorzeker, hoe meer wij hen herdenken, hoe
meer zij ons met Christus verzoenen en ons met Hem verenigen.’¢2

De Kerk is de ‘bijeenkomst der heiligen’, en de Goddelijke
Liturgie is het Mysterie bij uitstek dat de gehele Kerk bijeenbrengt
tot ‘een goddelijk gemeenschapsleven’, tot ‘vereniging en
eenstemmigheid.’®®> In de Goddelijke Liturgie zijn we samen met
alle heiligen.

61 St Dionysius the Areopagite, Church Hierarchy, 3.3.9, PG 3.437C.

62 St Symeon of Thessaloniki, On the holy Liturgy, 94, PG 155.281C.

63 St Isidore of Pelusium, Letters, 2.246, PG 78.685A; St Dionysius the
Areopagite, Church Hierarchy, 3.3.1, 5, PG 3.428B, 432B.



100 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Het koor der heiligen heeft het doel van de goddelijke heilsorde
vervuld. ‘God het Woord heeft het vlees aangenomen, heeft
verkondigt, heeft wonderen verricht, heeft geleden en is gestorven
zodat de mensen konden overgaan van de aarde naar de hemel, en
zo erfgenamen konden worden van het Hemels Koninkrijk.” Het
koor der heiligen is het bewijs dat het Koninkrijk Gods ons reeds
gegeven is: ‘De Kerk heeft, door haar talrijke leden die ze als
koloniestichters naar de hemel heeft gestuurd, het Koninkrijk
Gods waarlijk geérfd. o4

Wij zeggen dank aan de Heer voor de goederen die Hij Zijn
heiligen heeft geschonken, want wij beschouwen hen als onze eigen
familie, en wij voelen bijgevolg dat de gaven die God hen heeft
toegekend ook de onze zijn. En samen met de heiligen danken wij
de Gever der gaven, door onze eigen gaven aan te bieden.

* * *

Tijdens de Goddelijke Liturgie beleven wij het Mysterie van de
Kerk, want elke eucharistische gemeenschap is de ene kudde die
haar gaven aanbiedt aan de ene Herder (Joh. 10:16) “met één mond
en één hart’ (cf. Hand. 4:32 en Rom. 15:6). We worden gevoed door
het heilig Lichaam van Christus, de Goddelijke Communie, en zo
toont de Kerk Zich als Lichaam van Christus. ‘Hiermee worden wij
gevoed, hiermee zijn wij vermengd, en wij zijn het Ene Lichaam
van Christus geworden.”®> De gemeenschap in het heilig Lichaam
van Christus geeft vorm aan de gemeenschap en eenheid aan de
Kerk: ‘Zoals wij deelhebben aan het heilig Lichaam van Christus,
worden ook wij Lichaam van Christus.”6®

Gemeenschap in Goddelijke Liefde schept de gemeenschap van
de Liefde der heiligen. Op deze manier wordt het leven van elke

64 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 49 and 10, PG 150.480CD, 388C.
65 St John Chrysostom, On Matthew, 82.5, PG 58.743-4.
66 Nicholas of Methoni, To those who hesitate, PG 135.512C.



101 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

heilige onbeperkt verlengd binnen de tijd. Want voordat de
heiligen door de poort des doods gingen, hebben ze deelgenomen
aan het voedsel dat het geneesmiddel der onsterfelijkheid is. En
door de dood zijn zij het Leven binnengegaan.

D an snijdt de priester een ander klein deeltje uit het
offerbrood, zeggend “Gedenk menslievende Meester,
alle orthodoxe bisschoppen, onze aartsbisschop [diens naam],
de eerbiedwaardige priesters, de diakens in Christus, alle
geestelijken, de concelebranten en al onze broeders die Gij,
algoede Heer, door Uw barmhartigheid tot gemeenschap met
U geroepen hebt”, en legt het onder het Lam. Hij gedenkt
dan de bisschop die hem gewijd heeft, zo deze nog in leven
is, en gedenkt verder de namen van de levenden, en haalt
deeltjes uit en legt ze op dezelfde manier onder het Lam.

De priester snijdt dan uit een ander deel van het
offerbrood verder deeltjes uit voor de overledenen, en zegt:
Voor de gedachtenis en de vergeving van zonden der zalige
stichters van deze heilige kerk.

Hij gedenkt dan de bisschop die hem gewijd heeft, zo
deze overleden is, en wie hij verder gedenken wil van de
overledenen. En tenslotte zegt hij: En alle orthodoxen die in
de hoop op de opstanding tot het eeuwige leven in
gemeenschap met U ontslapen zijn, menslievende Heer. En
hij legt de deeltjes voor de herdachten op de pateen. Zo ook
noemt de diaken namen die hij wil van de levenden en
overledenen, terwijl de priester voor hen deeltjes uitsnijdt.

Tenslotte zegt de priester: Gedenk, Heer, ook mij, de
onwaardige, en vergeef mij al mijn gewilde en ongewilde
zonden.




102 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

x1v. Gedenk, o menslievende Meester

Wanneer de celebrant een deeltje uit het offerbrood neemt voor
een broeder die bij leven is, ‘daar het vlakbij het Eucharistisch
Brood wordt gelegd, wordt dat deeltje brood in de loop van de
Liturgie onmiddellijk geheiligd wanneer het in aanraking komt
met het Lam, wanneer het tijdens de consecratie verandert in het
Lichaam van Christus. En wanneer het daarna in de heilige kelk
wordt gelegd, wordt het verenigd met het heilig Bloed. Zo geeft
het de goddelijke genade door aan de ziel van degene voor wie het
aangeboden werd. Er vindt dus een geestelijke gemeenschap
plaats (tussen die persoon en Christus). Indien (de persoon die
herdacht wordt) een der vromen is, of onder de zondaars die tot
inkeer zijn gekomen valt, ontvangt die persoon de communie van
de Heilige Geest onzichtbaar in zijn ziel.”¢”

Nadat de celebrant de levenden heeft herdacht, gaat hij over tot
het gedenken van de overledenen. Zij kunnen zichzelf niet
behelpen, en zij op ons rekenen om onze liefde voor hen te tonen.

De eerste manier waarop de overledenen geholpen worden, is
door de gebeden van de heiligen die zelfs tot in de hades reiken. In
het leven van de heilige Makarius de Egyptenaar wordt verhaald
dat toen de heilige eens in de woestijn de schedel van een heidense
priester aantrof, hij daaruit een stem hoorde komen die zei: ‘Elke
keer dat gij medelijden hebt met hen die in de hel zijn en voor hen
bidt, ontvangen zij een beetje vertroosting.’ 8

De tweede manier waarop ze geholpen worden is de
Goddelijke Liturgie. Onze ontslapen broeders blijven niet
verstoken van de heiliging die door de heilige Communie aan de
levenden wordt doorgegeven. Want ‘Christus geeft Zichzelf ook
aan de ontslapenen, op een manier die alleen Hem bekend is.” De

67 St Symeon of Thessaloniki, Church Building, 103, PG 155.748D—749A.
68 Palladius, Sayings of the Fathers, 38, PG 65.280B.



103 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

zielen der ontslapenen ‘ontvangen vergeving van zonden door de
gebeden van de priesters” en door de genade van de geheiligde
kostbare Gaven.®

De heilige Johannes Chrysostomus schrijft: ‘Niet toevallig
hebben de heilige apostelen geboden dat de overledenen herdacht
moeten worden in de aanwezigheid van de ontzagwekkende
Mysterién. Zij wisten dat er veel baat uit te halen valt, een groot
gewin. Wanneer het hele volk met opgeheven handen [in gebed]
staat, wanneer het hele priesterlijke ambt aanwezig is en het
vreeswekkende Offer [dat wil zeggen Christus] in hun midden is,
hoe is het dan mogelijk dat God Zich niet zou buigen over onze
smeekbeden namens hen, en hen helpen?’ Laat ons daarom nooit
vermoeid geraken om de ontslapenen te helpen en voor hen de
Goddelijke Eucharistie aan te bieden. Want hier voor ons ligt
Christus, de Verzoener van de gehele wereld.’7

Wanneer de priester klaar is met het gedenken van de
overledenen en de levenden, bidt hij Christus om ook hem in zijn
onwaardigheid te gedenken.

Terwijl dat de priester onze levenden en overledenen broeders
en zusters gedenkt, mogen de gelovigen ook hun familie en
dierbaren gedenken. Op de Heilige Berg luidt de celebrant een
belletje zodat ook de aanwezige gelovigen degenen kunnen
gedenken die we willen gedenken; op dat moment haalt de
celebrant namens hen deeltjes uit het offerbrood.

Het gedenken tijdens de Goddelijk Liturgie is een van de
grootste weldaden die wij kunnen ontvangen, of zelf kunnen
aanbieden aan onze broeders en zusters. Christus bevindt Zich
voor ons, gekruisigd, en wij putten moed uit het voorbeeld van de

69 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 42 and 45, PG 150.457C,4 64D.
70 On Philippians, 3.4, PG 62.204; On 1 Corinthians, 41.5, PG 61.361.



104 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

rover op het Kruis, en smeken Hem: ‘Gedenk ons, Heer, in Uw
Koninkrijk” (cf. Luc. 23:42).

xv. God temidden der goden

Op de heilige pateen, met het Lam en de deeltjes erop verzameld,
tekent zich het beeld van de Kerk af. Dicht bij Christus en Zijn
Heilige Moeder, in de gemeenschap van de engelen en heiligen,
ervaren we de werkelijkheid van het eucharistisch oecumenisch
concilie van de Kerk: “We zien Christus Zelf en heel Zijn ene Kerk,
met in haar midden Hem Die het ware Licht is... Zijn Moeder staat
aan Zijn rechterhand... de heiligen en engelen aan Zijn linkerzijde,
terwijl zich beneden heel de vrome samenkomst der gelovigen
bevindt. En hier is het grote mysterie: God temidden der mensen,
of liever: God temidden der goden [Ps. 81:1], temidden van hen
die tot vergoddelijking [tot de Theosis] geleid worden door Hem
Die waarlijk van nature God is, en Die het vlees aannam omwille
van hen. Dit is ook het komend Koninkrijk, de heerschappij van
het eeuwige leven: God, Die gezien en van deelgenomen zal
worden, Die met ons.””!

In de Goddelijke Liturgie zien we op de pateen de ‘samenkomst
van God’, die ‘de Zoon samenbracht door Hemzelf’.”? Christus
heeft ons samengebracht in de Liturgie van Zijn Koninkrijk.

D e diaken neemt dan het wierookvat* en zegt tot de
priester: Zegen, meester, de wierook. En de priester
zegent het en zegt het bewierokingsgebed: Wierook bieden
wij U aan, Christus onze God, tot een welriekende geestelijke

71 St Symeon of Thessaloniki, On the holy Liturgy, 94, PG 155.285AB.
72 St Irenaeus, Against Heresies, 3.6.1, SC 211, p. 69.



105 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

geur; aanvaard deze op Uw hemels Altaar en zend ons
daarvoor de genade van Uw alheilige Geest.




106 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

xvi. Wanneer de ziel een wierookvat wordt

De almachtige Heer zegt door Zijn profeet Maleachi: Van den
opgang der zon tot haar ondergang, zal Mijn Naam groot zijn
onder de heidenen; en aan alle plaats zal Mijn Naam reukwerk
toegebracht worden, en een rein spijsoffer (Mal. 1:11). “Wanneer
werd deze profetie vervuld en wierook toegebracht aan God op
elke plaats... en een rein spijsoffer?” vraagt de heilige Johannes
Chrysostomus, en geeft het volgende antwoord: ‘Enkel na de
komst van Christus” Het rein spijsoffer is de Goddelijke
Eucharistie. Wanneer men het Joods offer vergelijkt met de
offergave van de Eucharistie, beseft men dat ‘enkel dit waarlijk een
rein offer genoemd zou kunnen worden. Want het wordt niet
aangeboden met rook en geuroffers van vlees, noch met het bloed
van dieren en plengoffers, maar met de genade des Heiligen
Geest.’73

De wierook die de celebrant nu gebruikt is een voorafbeelding
van de nederdaling van de Heilige Geest over de aangeboden
Gaven: ‘De welriekende rook duidt op de zoetheid van de Heilige
Geest” Wanneer de celebrant bewierookt, ‘eert hij God door het
aanbieden van wierook en zoete geur, en geeft aan dat wat hij ook
doet, hij samen met de Heilige Geest doet.”7* “Wierook die verhit
en verbrandt wordt, en zo een zoete rook afgeeft, duidt op de
genade van de Heilige Geest... die onze zintuigen helder verlicht
en ze tegelijkertijd geurend maakt met een geestelijke zoetheid. De
Geest verlicht, daar Hij Licht is en gezien wordt door de reinen
van hart. Hij verspreidt een aangename geur, daar Hij de Boom

73 Against the Jews, 5.12, PG 48.903.
74 St Germanus, Contemplation, PG 98.400C; St Symeon of Thessaloniki, On the
holy Liturgy, 95, PG 155.285C



107 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

des Levens is, Die de wil van het vlees kruisigt [dat wil zeggen, ter
dood brengt], en Die de gehele wereld welriekend maakt.’7>

De heilige Johannes Chrysostomus spoort ons aan onze ziel in
vuur en vlam te zetten met goddelijke ijver, zodat - met gebed - de
ziel zelf een wierookvat moge worden: ‘Net zoals wierook van
zichzelf goed en welriekend is, maar zijn zoete geur pas grondig
verspreidt nadat het in contact komt met vuur, zo is het ook met
gebed. Het is reeds goed op zichzelf, maar wordt zelfs nog beter en
zoeter wanneer het aangeboden wordt met een warme en vurige
ziel, wanneer de ziel een wierookvat wordt en brandt met hevig
vuur... Zet eerst uw hart in vuur en vlam met begeerte, en bid
dan.’76

In de Liturgie van de heilige Jakobus, bidt de celebrant tot
Christus om hem waardig te achten met een welriekende ziel voor
het Heilig Altaar te staan: “‘Meester, Heer Jezus Christus, Woord
van God, Die Uzelf vrijwillig als een onbevlekt Offer tot het Kruis
bracht, Die de kool in twee naturen zijt, met een tang tot de lippen
van de profeet gebracht en zijn zonden verdreef: raak ook de
zintuigen van ons, de zondaars aan, reinig ons van iedere
bevlekking, en stel ons in reinheid voor Uw Heilig Altaar, opdat
wij U een offer van lofzang kunnen aanbieden. Ontvang ook deze
wierook van ons, Uw onwaardige dienaren, als een zoete
welriekende geur; en maak welriekend de kwalijke geur van onze
zielen en lichamen, en heilig ons door de heiligmakende kracht
van Uw Alheilige Geest.”””

75 St Symeon the New Theologian, Ethical Discourse 14, 3, SC 129, p. 430.
76 On Psalm 140, 3, PG 55.430-1.
77 Prayer of the Incense, Liturgy of St James.



108 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

iaken: Laat ons bidden tot de Heer. Doe vast staan,

meester. De priester bewierookt de ster* en zet haar
over het Lam, en zegt: En de ster kwam en bleef staan boven
de plaats waar het Kind Zich bevond.”

Diaken: Laat ons bidden tot de Heer. Bekleed, meester. De
priester bewierookt de eerste kelkdoek (velum*) en bedekt
het Lam en de pateen ermee, en zegt: De Heer regeert, met
heerlijkheid heeft Hij Zich bekleed; de Heer heeft Zich met
macht bekleed en Zich omgord. Want Hij heeft de wereld
gegrondvest, zij zal niet wankelen.”

xvii. De Heer regeert, met heerlijkheid heeft Hij Zich bekleed

Voordat Christus mensgeworden was, ‘was de mensheid
onderdanig aan de duivel, de zonde en de dood... De duivel
misleidde, de zonde slachtte, en de dood begroef.”80 Christus is
mensgeworden om ons te bevrijden van de tirannie des duivels en
der zonde, en om ons de vrijheid des Heiligen Geest te schenken:
‘Omdat het menselijk geslacht onderworpen was aan de tirannie
van de Satan, daar het zich door de zondeval verwijderde van het
Koninkrijk Gods, kwam de eniggeboren Zoon van God op aarde
om ons geslacht wederom onder Zijn eigen scepter te brengen; en
zo gebeurde het ook.” Zo werd het profetisch woord van de
psalmist vervuld: De Heer regeert, met heerlijkheid heeft Hij Zich

78 Cf. Matt. 2: 9, 11.

79 Ps, 92: 1.

80 St John Chrysostom, That there is one Lawgiver for the Old and the New
Testament, 3, PG 56.402.



109 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

bekleed. Want het heil der mensen is dat wat “Gods heerlijkheid”
genoemd wordt.’8!

De Heer heeft Zich met macht bekleed en Zich omgord, voegt de
psalmist eraan toe. Wat is die macht waarmee Christus de Koning
Zich heeft bekleed en omgord in Zijn menswording? Het is Zijn
alheilig Lichaam, hetgeen als een gewaad werd aangetrokken door
Christus. De psalmist ‘noemt het Lichaam van Christus Zijn
“bekleding”’. Zijn bekleden en omgorden symboliseert ‘de
vernietiging der vijandige krachten [van de Duivel] degene
Christus voltrokken heeft, daar Hij in zekere zin de gestalte van
een krijger aannam’. Het alheilig vlees van Christus werd Hem een
gewaad, kleding en een gordel. ‘Met deze bekleding en deze
gordel overwon Hij de machtige Duivel. Hij greep de gevangenen
uit zijn handen en bevrijdde hen, en bond de duivel zelf vast met
ketenen. En toen wij gered werden, werd het vlees des Heilands
ons de kracht Gods [1 Kor. 1:18]'82

Christus zegevierde en heeft de wereld gegrondvest - dat wil
zeggen, de Kerk - op de ware en onwankelbare Rots, Die Hijzelf is.
De Kerk jubelt van vreugde over de overwinning van Christus en
viert feest ter ere van Zijn Koninkrijk. En die wereldwijde
hoogfeest is de Goddelijke Liturgie.

81 St Athanasius the Great, On Psalm 92, PG 27.408A.

82 St John Chrysostom, That there is one Lawgiver for the Old and the New
Testament, PG 56.403; St Athanasius the Great, On Psalm 92, PG 27.408A; St
Nicholas Cabasilas, On the Dormition, 7, PO 19.502-3.



110 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

iaken: Laat ons bidden tot de Heer. Overdek, meester.

De priester bewierookt de tweede kelkdoek en bedekt
de kelk ermee, zeggend: Uw majesteit, o Christus, overdekt
de hemelen en de aarde is vol van Uw lof.83

Diaken: Laat ons bidden tot de Heer. Bedek, meester. De
priester bewierookt de derde, grotere kelkdoek, de Aér*, en
legt deze over de pateen en kelk heen, zeggend: Bedek ons
met de bescherming van Uw vleugelen; verjaag van ons elke
vijand en tegenstander$t. Maak ons leven wvredig, Heer,
ontferm U over ons en over Uw wereld en red onze zielen,
want Gij zijt goed en menslievend.

xviii. Uw deugd, o Christus, bedekte de hemelen

De celebrant bedekt de aangeboden Gaven ‘met de heilige
kelkdoeken... Zo was ook de macht van de mensgeworden God
aanvankelijk bedekt, tot aan de tijd van Zijn wonderen.” De Gaven
blijven vanaf nu bedekt, tot de Geloofsbelijdenis. Deze bedekking
doet ons denken aan het feit ‘dat Jezus niet aan iedereen bekend
was vanaf het begin, en ook dat, al was Hij mensgeworden, Hij
niet uit de verborgenheid van Zijn goddelijkheid en Zijn
voorzienigheid is getreden... Hij wordt slechts gekend in de mate
dat Hij Zich openbaart.’8>

Gedurende de eerste dertig jaar van Zijn aardse leven, bleef
Christus onbekend. En toen ze later tegen Hem zeiden, Openbaar

83 Hab. 3:3.
84 Cf. Ps. 16:8.

85 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 11, PG 150.389D; St Symeon of
Thessaloniki, Church Building, 80, PG 155.729C.



111 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Uzelf aan de wereld, antwoordde Jezus: Mijn tijd is nog niet hier
(Joh. 7:4, 6). Want Christus Zijn goddelijk uur is het uur van Zijn
Offer.86

* * *

Gods deugdzaamheid, die de hemelen bedekt, is Zijn liefde
voor de mensheid. En het grootste bewijs van deze mensenliefde
zijn de gaven die ons gegeven worden in de Doop en de
Eucharistie. Waarmee kan men deze grote gaven vergelijken? ‘Dat
mensen goden kunnen worden en zonen Gods, dat de menselijke
natuur geéerd kan worden met Gods eer, dat onze klei verheven
kan worden tot een zulke hoogte van heerlijkheid die in eer gelijk
staat met de goddelijke natuur, gelijk aan God... Dit is Gods
deugdzaamheid die de hemelen bedekt heeft.’8”

Wanneer de celebrant de kostbare Gaven bedekt, zegt hij deze
profetische woorden, die vervuld werden toen Christus mens
werd. En hij vraagt om de bescherming des Heren en Zijn genade
over de hele wereld.

iaken: Zegen, meester. En de priester neemt het
wierookvat en bewierookt de heilige voorbereidings-
tafel, en zegt drie maal: Gezegend zij onze God, Die hierin
Uw welbehagen hebt; eer aan U.
De diaken antwoordt iedere keer: Immer, nu en altijd, en
in de eeuwen der eeuwen. Amen.

86 Christ says through St John Chrysostom, 'My time has come when the hour of
the Cross comes' (On John, 48.2, PG 59.271).
87 St Nicholas Cabasilas, On the Life in Christ, 1, PG 150.505B.



112 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

xix. De zegen van God en de zegen van de mens

Volgens het boek Genesis zegende God de schepping, de mens en
de tijd (cf. Gen. 1:22-8, 2:3). Na Gods zegen ontvangen te hebben,
had de mens het geschenk moeten teruggeven door Zijn Heilige
naam te verheerlijken. Maar de zonde verhinderde hem niet alleen
Zijn Schepper te verheerlijken; het zette Gods zegen ook om tot
een vloek. Maar wederom liet de liefhebbende Vader Zijn schepsel
niet in de steek, en stuurde Hij Zijn Zegen in de wereld, Christus:
‘Eva liet de vloek binnen door de ziekte der ongehoorzaamheid.
Maar Gij, o maagdelijke Godsbaarster, hebt de zegen doen
opbloeien voor de wereld.’8

Christus, Die de Zegen des Vaders is, bevrijdde ons van de
vloek, een vloek geworden zijnde voor ons (Gal. 3: 13). De heilige
Johannes Chrysostomus zegt: ‘Zoals [Christus] Zichzelf
vernederde om u te verheffen, en gestorven is om u onsterfelijk te
maken, zo werd Hij een vloek om u met Zijn zegen te vervullen.®

Bij de Goddelijke Liturgie, ontvangen wij Christus, de volheid
van elke zegen, en danken wij al zegenend de Gever. Maar ook de
zegen die wij voltrekken [de Liturgie] is een nieuwe genadegave
van God. Want ‘hij die God zegent, haalt er zelf baat uit, want hij
ontvangt zo doende voor zichzelf heerlijkheid, zonder werkelijk
iets af te geven. En ook wanneer God zegent, maakt Hij de
heerlijkheid in ons groter,... Dus in beide gevallen, is het gewin
voor ons.’

Christus verlangt dat ons leven een voortdurende Liturgie is,
zodat Hij ons Zijn zegen kan aanbieden. ‘Laten wij er voortaan
voor zorgen op zulke manier te leven, en zo'n ijver voor de
deugdzaamheid aan de dag te leggen, dat zij die ons zien

88 Octoechos, Tone 4, Monday Matins, Canon, ninth ode, eirmos.
89 On Psalm 44, 4, PG 55.188-9.
90 St John Chrysostom, On Psalm 113, 5, PG 55.311.



113 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

lofzangen zullen brengen aan God, onze Meester. Daar Hij goed en
menslievend is, wil Hij door ons verheerlijkt worden - niet omdat
Hij iets toevoegt aan Zijn heerlijkheid, daar het Hem aan niets
ontbreekt, maar zodat wij Hem gelegenheid geven ons met nog
meer van Zijn liefde te begunstigen.’!

We beginnen elke dienst en elk sacrament door God te zegenen,
opdat wij daardoor Zijn Genade zouden ontvangen. We
ontvangen Zijn genade nog meer bij de Goddelijke Liturgie, daar
we Christus Zelf ontvangen, de zegen van God de Vader. Het is
deze tot God gerichte zegening van de mens waar de apostel
Paulus op duidt wanneer hij de Kelk van de Eucharistie de
drinkbeker der zegening noemt (1 Kor. 10:16).

Door haar bediening in het mysterie van de Menswording van
het Woord, werd onze Vrouwe, de Moeder Gods, het instrument
waarmee de Heilige Drie-eenheid verheerlijkt wordt: ‘In u, o
Onbevlekte, wordt het mysterie van de Drie-eenheid bezongen en
verheerlijkt.”2 Op gelijkaardige wijze wordt de celebrant het
instrument waarmee de Drievoudige Zon der Godheid verheerlijkt
wordt, door zijn bediening in het Mysterie van de eucharistische
Menswording van het Woord: hij bewierookt driemaal en zegent
elke keer de naam van God de Vader, Die het behaagde Zijn
weldaden aan de mensheid te schenken door de Zoon en de
Heilige Geest.

Zelfs vooraleer de Liturgie begonnen is, ervaart de mens de
liefde van God reeds, en onbevangen zegent en verheerlijkt hij Zijn
Schepper. En wanneer de voltrekking van het Mysterie dan
aanvangt, treedt de mens binnen in het gezegende Koninkrijk van
de Vader, en van de Zoon, en van de Heilige Geest.

91 [bid. On Genesis, 29.7, PG 53.271
92 8 September, Matins, Canon, ode 6.



114 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

D e diaken neemt het wierookvat en zegt: Bij het aanbieden
van de kostbare gaven, laat ons bidden tot de Heer.

Met een berouwvol hart zegt de priester het gebed van de
aanbieding: God, onze God, Gij hebt het hemels Brood, het
voedsel van heel de wereld, onze Heer en God Jezus Christus,
uitgezonden als Heiland, Verlosser en Weldoener, Die ons
zegent en heiligt: zegen Zelf deze offergaven en aanvaard
deze op Uw hemels Altaar. Gedenk, als goede en
menslievende, degenen die deze aangeboden hebben en
degenen wvoor wie deze werden aangeboden. Bewaar ons
zonder veroordeling bij de eredienst van Uw goddelijke
Mysterién. Want geheiligd en verheerlijkt is Uw alomgeéerde
en hoogverheven Naam: van de Vader en de Zoon en de
Heilige Geest, nu en altijd, en in de eeuwen der eeuwen.
Amen.

De priester doet dan de kleine wegzending.

xx. Van de Vader door de Zoon in de Heilige Geest

Christus is het hemels Brood, het ‘Brood ten eeuwigen leven’ (cf.
Joh. 6:41,54). Het feit dat het communiceren in het Brood des
levens vrucht draagt in de vorm van eeuwig leven ‘is een duidelijk
bewijs dat het Brood uit de hemel komt, dat wil zeggen, van God
de Vader’.”

Christus verzekerde ons: Mijn Vader geeft u het ware Brood uit
den hemel (Joh. 6:32). De sluier die over de Gaven wordt gelegd
door de celebrant, die de Aér wordt genoemd, staat symbool voor
de instemming die de hemelse Vader gaf bij het aanbieden van

93Service of Preparation for Holy Communion, Canon, ode 1; St Cyril of
Alexandria, On John, 4.3, PG 73.596A



115 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Zijn Zoon. Deze instemming wordt ook geopenbaard door de
woorden van Christus aan Pilatus: Gij zoudt geen macht hebben
tegen Mij, indien het u niet van boven gegeven ware (Joh. 19:11).
De uitdrukking ‘van boven gegeven’ duidt op de Vaders
instemming met het Lijden van de Zoon, en tegelijkertijd ook op
de vrijwilligheid van de Zoon om Zijn offer aan het Kruis te
ondergaan.%

Door de voorbereidingsdienst [aan de aanbiedingstafel] maakt
de Kerk ons gereed voor het mysterie van de goddelijke inwerking
van de Drie-eenheid: Christus wordt aangeboden, de Vader geeft
Zijn instemming en de Alheilige Geest -gesymboliseerd door
wierook- bereidt de intocht des Konings voor. Alles geschiedt dus
‘van de Vader, door de Zoon, in de Heilige Geest’.%

D e diaken bewierookt de heilige voorbereidingstafel;
vervolgens bewierookt hij het heilig altaar kruisgewijs
rondom, dan de altaarruimte, en daarna de mensen, en zegt
met ingetogen stem de volgende troparen:

In het graf waart Gij met Uw lichaam, in de onderwereld
als God met Uw ziel, in het paradijs met de rover, en op de
troon met de Vader en de Geest, o Christus, Die alles
vervult, Gij Onomschrijfbare.

94 Cf. st Cyril, ibid. 12, PG 74.641AB
95 Ibid. On John, 10.2, PG 74.336A



116 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Eer aan de Vader...
Levenbrengend en schoner dan het paradijs, en waarlijk
stralender dan ieder koninklijk bruidsvertrek, zo toonde zich,
o Christus, Uw graf, de bron van onze opstanding.

Nu en altijd...
Geheiligde, goddelijke woning van de Allerhoogste, verheug
u, want door u, o Moeder Gods, is ons de vreugde
geschonken, en wij roepen: gij zijt gezegend onder de
vrouwen, boven allen reine Koningin.%

En hij hangt het wierookvat op zijn plaats.

xxi. De hele kerk wordt bewierookt

Het bewieroken van het heilig Altaar, het heiligdom en de gehele
kerk voor de aanvang van een sacrament, of eender welke dienst,
is een aloude traditie.”” Dit wordt ook gedaan v6or de Goddelijke
Liturgie.

Volgens de heilige Simeon van Thessaloniki, bewierookt de
celebrant eerst ‘de heilige voorbereidingstafel en het altaar in de
vorm van een kruis, en vervolgens heel het heiligdom. Zo geeft hij
aan dat de overdracht van Gods gaven vanuit het heiligdom
uitgaat, en van daaruit naar de rest van de kerk. Sommige
celebranten bewieroken ook de hele kerk en het volk. Hier wordt
ook naar verwezen door de heilige Dionysius, die zegt dat voor de
Goddelijke Liturgie de hele kerk bewierookt wordt, beginnend en
eindigend bij het heilig Altaar. Want God is het begin en einde van
al het goede, en het Altaar Gods is de troon en Zijn rustplaats.’
Door op deze manier te bewieroken, toont de celebrant “de genade,
de gave en de welriekendheid van de Heilige Geest, die over de

96 Compline, Bright Week.
97 Cf. St Dionysius the Areopagite, Church Hierarchy, 3.2, PG 3.425B.



117 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

hele wereld uitstroomt, die vanuit de hemel is neergedaald, door
Jezus Christus, en die, door Christus, weer ten hemel is
opgestegen.’”

De drie korte hymnen die de celebrant zegt wanneer hij
bewierookt, verwijzen naar de Opstanding van Christus, het
mysterie dat wij bij elke Liturgie ervaren. Het eerste tropaar in het
bijzonder, brengt ons in de liturgische ruimte en tijd. Christus, Die
met ons is, is de Onomschrijfbare God Die alles vervuld. Om die
reden is de ruimte van de Goddelijke Liturgie de oneindigheid, en
haar tijd is de eeuwigheid. Het is deze ruimte en tijd waarin wij
verwelkomt worden wanneer de celebrant ons bewierookt.

Hier doet het bewieroken ook denken aan het gebruik onder
oosterse volkeren die hun gasten ontvingen door hun hoofden te
zalven met welriekende olie (cf. Luc. 7:46). Christus ontvangt ons,
door de celebrant, in Zijn huis, waar we uitgenodigd zijn tot het
eucharistisch Avondmaal.

T erwijl de heenzendingszang van de Metten* gezongen
wordt, houdt de diaken zijn diakensstola omhoog en
buigt hij zijn hoofd naar de priester, en zegt: Het is tijd voor
de Heer om te handelen.” Zegen, meester.

De priester legt zijn rechterhand op het hoofd van de
diaken, zeggend: Gezegend zij onze God, immer, nu en
altijd, en in de eeuwen der eeuwen.

Diaken: Amen. Bid voor mij, heilige meester.

Priester: De Heer richte uw schreden tot elk goed werk.100

Diaken: Gedenk mij, heilige meester.

9 On the holy Liturgy, 96, PG 155.288C—289A.
9 Ps. 118: 126.
100 Cf, 2 Tim. 2:21.



118 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

Priester: De Heer God gedenke u in Zijn Koninkrijk,01
immer, nu en altijd, en in de eeuwen der eeuwen.

Diaken: Amen.

De priester buigt driemaal, en zegt nederig: Eer aan God
in den hoge, en vrede op aarde onder de mensen een
welbehagen (driemaal). Vervolgens:

Heer, open mijn lippen, en mijn mond zal Uw lof
verkondigen (tweemaal).

Heer, Heer, open ons de poort Uwer genade.102
En zo begint de Goddelijke Liturgie.

xxii. Het is tijd voor de Heer om te handelen

Wanneer we ons voorbereiden om de Goddelijke Liturgie te
beginnen, naderen we de tijd (de kerés) van Christus. De diaken
doet ons hieraan denken wanneer hij de priester aanspreekt en
zegt: Het is tijd voor de Heer om te handelen. Het is tijd om onze
plaats over te dragen aan de Heer, opdat Hijzelf de celebrant moge
worden van de dienst van onze offergave, en deze moge
aannemen, en opdat Hij hierdoor aan ons gegeven moge worden.

Toen men aan Christus voorstelde dat Hij zou opgaan naar het
Loofhuttenfeest, antwoordde Hij: Mijn tijd is nog niet vervuld
(Joh. 7:8), en met Zijn tijd bedoelde Hij ‘het moment van het Kruis
en de dood’.18 Dit is de tijd die wij tijdens de Goddelijke Liturgie
beleven.

De tijd van Christus, Zijn kerds, is ook Zijn komende
heerlijkheid, waar de Hebreeuwse feesten een type en

101 Cf. Luke 23:42.
102 Luke 2: 14; Ps. 50: 17; cf. Luke 13:25.
103 St John Chrysostom, On John, 48.2, PG 59.271,



119 DE GODDELIJKE LITURGIE
EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN

voorafbeelding van zijn. Zo zegt Christus: ‘Ik kom niet naar dit
[Hebreeuws] feest... want niets ervan bekoort mij. Eerder wacht ik
in de plaats daarvan op de tijd van het ware feest, dat nog niet
gekomen is. Wanneer Mijn tijd dan aanbreekt, zal Ik met Mijn
leerlingen zijn, jubelend in de stralende luister der heiligen, en ik
zal schitteren met opperste helderheid in de heerlijkheid des
Vaders.”104 De Goddelijke Liturgie is een voorafbeelding van deze
tijd van het Koninkrijk Gods dat komen zal.

De Heer richtte uw schreden tot elk goed werk, zegt de priester
tegen de diaken. Het allerhoogste goede werk is de Goddelijke
Liturgie, waardoor God -de Algoede- ons heil bewerkstelligt.
Christus vertelde ons: Mijn Vader werkt tot nu toe, en ook Ik werk
(Joh. 5:17). Door de Liturgie, zet God Zijn scheppingswerk voort:
Hij herschept de mens en de wereld. De Goddelijke Liturgie is het
werk des Heren, Zijn handelen: Het is tijd voor de Heer om te
handelen.

104 St Cyril of Alexandria, On John, 45, PG 73.644A.



