
1 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

I N T R O D U C T I E  

1. HET MYSTIEKE AVONDMAAL EN DE 
VROEGCHRISTELIJKE LITURGIE 

Tijdens een Joods paasmaal voltrok Jezus Christus voor het eerst 
het Mysterie van de Goddelijke Liturgie, het Pasen van de Kerk. 
Het was het laatste Pasen dat Christus met Zijn leerlingen vierde 
tijdens Zijn aardse leven. 

De dag voor het paasfeest, vroegen de leerlingen aan de Heer, 
‘Waar wilt Gij dat wij voor U het Paasmaal gereed maken?’ En 
Christus antwoordde: ‘Gaat naar de stad tot wie ik u noem, en zegt 
tot hem: de Meester zegt, “De tijd van Mijn Lijden nadert. Bij u wil 
ik het Pasen houden met mijn Leerlingen.”’ De leerlingen deden 
wat de Heer hun opdroeg en bereidde de plaats voor waar ze het 
Pasen samen zouden vieren (cf. Matt. 26:17-19). 

Toen de leerlingen aan Christus vroegen waar ze het Pasen 
moesten bereiden, hadden ze het uiteraard over het joodse Pasen. 
Het is dan ook dat wat ze bereid hadden. ‘Terwijl dat ons Pasen, 
het Christelijk Pasen, bereid werd door Christus. En niet enkel 
heeft Hij het bereid, maar Hij Zelf werd het Paaslam.’ Bij het 
Mystieke Avondmaal vierde Christus zowel het joodse als het 
Christelijke Pasen, ‘zowel het Pasen dat een voorafbeelding was, 
als het ware Pasen. Christus deed dat wat een kunstschilder doet 
wanneer hij op hetzelfde canvas eerst een omtrek tekent, dan de 
schaduw aanbrengt en er vervolgens de eigenlijke kleuren aan 



2 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

toevoegt. Op dezelfde tafel schetste Hij het voorafbeeldende Pasen 
en hij voegde er het ware Pasen aan toe.’1 

De eerste drie Evangelisten en de apostel Paulus geven ons een 
beschrijving van de eerste Goddelijke Liturgie: Jezus nam brood, en 
nadat Hij gedankt had, brak Hij het, en gaf het hun, zeggende: Dat is 
Mijn lichaam, hetwelk voor u gegeven wordt; doet dat tot Mijn 
gedachtenis. Evenzo nam Hij ook den kelk, en nadat Hij gedankt had, gaf 
Hij het hun en zeide: Deze kelk is het Nieuwe Testament in Mijn bloed. 
Doet dat, zo dikwijls als gij dien zult drinken, tot Mijn gedachtenis. Ik 
zeg u, dat Ik niet meer zal drinken van de vrucht des wijnstoks, tot op de 
dag, wanneer Ik dezelve nieuw zal drinken in het Koninkrijk Mijns 
Vaders. (Mat. 26:26-29; Mar. 14:22-25; Luc. 22:15-20; 1 Kor. 11:23-
26). 

 

*  *  *  
Deze beschrijving van de eerste Goddelijke Liturgie is 

tegelijkertijd ook een beschrijving van de eucharistische synaxis* -de 
samenkomst van dankzegging- uit de apostolische tijd, behalve 
dat er in de plaats van de voorganger van de synaxis niet langer 
Christus is, maar de heilige apostelen als levende iconen van de 
Meester. Bij de Goddelijke Eucharistie beleefden de eerste 
christenen de aanwezigheid van Christus en wachtten zij op Zijn 
glorierijke wederkomst. De gewaarwording van Christus’ 
aanwezigheid en de verwachting van Zijn Wederkomst gaven de 
eucharistische samenkomsten van de vroege christenen een 
atmosfeer van vreugde en blijdschap (cf. Hand. 2:46-47). 

Tijdens de apostolische periode werd er voor de Goddelijke 
Liturgie een agape maaltijd* -een liefdesmaal- aangeboden. De 
gelovigen beleefden dan ook de Goddelijke Eucharistie als een 
liefdesmaal, juist omdat het Mystieke Avondmaal het avondmaal 

 
1 St John Chrysostom, On the Betrayal of Judas, 1.4, PG 49.378-9. 



3 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

was van Christus’ eindeloze liefde voor Zijn leerlingen (cf. Joh. 
13:1-34). Maar in de loop der tijden werd de Goddelijke Liturgie 
gescheiden van de liefdesmaal, wegens het optreden van allerlei 
ongepastheden. (1 Kor. 11:17). 

Toen de Apostelen brieven begonnen te sturen naar de 
plaatselijke Kerken, begon de eucharistische bijeenkomst met een 
brieflezing2 (cf. Kol. 4:16, 1 Thes. 5:27). Daarop volgde de 
liefdeskus, waar de heilige Paulus naar verwijst in zijn brieven (cf. 
1 Kor. 13:12, Rom. 16:16). Vervolgens zegende de celebrant de 
gelovigen: De genade van onze Heer Jezus Christus, en de liefde van 
God, en de gemeenschap van Heilige Geest, zij met u allen. Amen.* (2 
Kor. 13:13). Na de zegen, werd het dankzeggingsgebed gezegd 
met de woorden des Heren: Neemt, eet… Drinkt hiervan, gij allen… 
(cf. 1 Kor. 11:23-25). Dit werd gevolgd door het gebed van de 
epiklesis* -de aanroeping- van de Heilige Geest, die zijn grondslag 
vindt in Christus’ woorden na de instelling van het Mysterie: Maar 
wanneer de Trooster zal gekomen zijn... Die zal van Mij getuigen... Die 
zal Mij verheerlijken (Joh 15:26; 16:14). Tenslotte werd het heilig 
Lichaam van Christus verdeeld, en hierna volgde de heilige 
Communie.* Op deze manier werd de Goddelijke Eucharistie 
gevierd in de apostolische tijden. 

 
2 The assemblies of the faithful took place in the evening, in the upper room of a 

house (cf. Acts 20: 7ff.). 



4 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

 

2. DE EERSTE LITURGISCHE GEBEDEN 

De tweede en derde eeuw zijn een tijd van vervolging. Uit die 
periode hebben we enkele liturgische gebeden, zoals degene die 
staan opgetekend in de Didache (het Onderricht des Heren door de 
Twaalf Apostelen) en de Apostolische Overlevering van de heilige 
Hippolytus. Het lijkt erop dat er toen nog een relatieve vrijheid 
bestond in het formuleren van liturgische gebeden. Zo zegt de 
Didache: ‘Sta de profeten (red. de bisschoppen) toe te danken zoveel 
ze willen’; en de heilige Justinus de Martelaar schrijft dat de 
celebrant ‘gebeden en dankzegging aanbiedt overeenkomstig zijn 
vermogen’.3 

Het begin van deze periode valt samen met de definitieve 
scheiding van de Eucharistie met het liefdesmaal. De Kerk ging 
toen over van de periode der Apostelen en de met genade 
begaafde Leraren en Profeten die rondreisden naar plaatselijke 
Kerken, naar een tijd van vaste Herders. De eucharistische synaxis 
werd nu ‘s ochtends gehouden in plaats van 's avonds, en gevierd 
bij de graftombes van de vroegchristelijke martelaren. In de laatste 
jaren van de eerste eeuw werd het Overwinningslied* aan de 
Liturgie toegevoegd.4 

In de Didache (Onderricht des Heren door de Twaalf Apostelen), dat 
rond het jaar 100 geschreven werd, vinden we de eerste liturgische 
gebeden terug: ‘Wat betreft de eucharistische viering, dank aldus: 
Allereerst voor de Kelk: “Wij danken U, onze Vader, voor de 
heilige Wijnstok van David, Uw dienaar, dewelke Gij ons hebt 

 
3 Didache, 10.7, ANF 7, p. 380; First Apology, 67, PG 6.429BC. 
4 Cf. St Clement of Rome, First Epistle to the Corinthians, 34.5-7, PG 1.277A. 



5 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

doen kennen door Jezus, Uw kind. Tot U zij de heerlijkheid tot in 
de eeuwen.” Over het breken [van het brood]: “Wij danken U, 
onze Vader, voor het leven en de kennis die Gij ons hebt 
bekendgemaakt door Jezus, Uw kind. Tot U zij de heerlijkheid tot 
in de eeuwen. Zoals dit gebroken brood verdeeld werd over de 
Bergen, en verzameld werd en tot één werd, moge ook Uw Kerk 
zo verzamelt worden5 van de einden der aarde in Uw Koninkrijk. 
Want U komt toe de heerlijkheid en de kracht door Jezus Christus 
tot in eeuwigheid.”’ 

Vervolgens geeft de Didache enkele zinnen die vermoedelijk als 
dialoog tussen de celebrant en het volk bedoeld waren: 

 
Celebrant:  Moge de genade komen [alternatieve lezing: Moge 

Christus komen] en deze wereld voorbijgaan. 
Volk:  Hosanna voor de God van David. 
Celebrant: Zo iemand heilig is, laat hem komen. Indien hij dat 

niet is, laat hem tot inkeer komen: Maran atha 
[Onze Heer komt]. 

Volk:  Amen.6 
 

De heilige Justinus geeft ons in zijn Eerste Apologie (geschreven 
rond het jaar 150 na Chr.) twee schetsen van de Goddelijke 
Liturgie.  De eucharistische synaxis begint met lezingen uit de 
Heilige Schriften, waarna de celebrant de gelovigen toespreekt. 
Hierna volgen gezamenlijke gebeden, de liefdeskus, het aanbieden 
van het brood en de wijn* en de gebeden die de celebrant aanbiedt. 
Het volk zegt het ‘Amen’ en de aanwezigen nemen deel aan het 
eucharistiemaal [lett. “het voor-gedankte", d.w.z. de gewijde 

 
5 The root of the verb ‘to gather up’ is also that of the noun synaxis, referring to 

the gathering of the Church. — Trans. 
6 Didache, 9.1-4 and 10.6, ANF 7, pp. 379-80. 



6 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Heilige Gaven]. De afwezigen krijgen de Gaven toegestuurd door 
diakens.’ De heilige Justinus verwijst ook naar de aanroeping* van 
de Heilige Geest, dewelke hij ‘het gebed van het woord’ noemt’.7 

 
De heilige Ignatius van Antiochië (die getuigde van Christus 

door de martelaarsdood rond 113 na Chr.) en de heilige Irenaeus 
van Lyon (140-202) zeggen minder over de inhoud en de vorm van 
de gebeden, en meer over de theologie van het Mysterie. De 
heilige Irenaeus noemt de heilige Anafora* de ‘aanroeping van 
God’ of ‘woord van God’.8 

 
In het geschrift “de Apostolische Traditie” van de heilige 

Hippolytus (geschreven in 217), vinden we de volgende dialoog 
tussen de celebrant en het volk: 

Celebrant: De Heer [zij] met u allen. 
Volk:  En met uw geest. 
Celebrant: Omhoog de harten. 
Volk:  We hebben [ze] bij de Heer. 
Celebrant: Laten we de Heer dankzeggen. 
Volk:  [Het is] waardig en recht. 
 
Hierna begint de Anafora: 
‘Wij danken U, o God, voor Uw geliefde kind Jezus Christus, 

Die Gij in de laatste tijden tot ons hebt gezonden als Heiland en 
Verlosser en Bode van Uw Raad… Die, toen Hij Zich overgaf aan 
Zijn vrijwillig Lijden, Brood nam en dankte en zei: “Neemt, eet; dit 
is Mijn Lichaam dat voor u gebroken wordt.” Evenzo ook de Kelk, 

 
7 First Apology, 67, 66, PG 6.429C, 428C. There is also another instance where St 

Justin calls the Comforter ‘word’: First Apology, 33, PG 6.381B.  
8 Against Heresies, 4.18.5, SC 100, p. 611, and 5.2.3, SC 153, p. 37. 



7 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

zeggend: “Dit is Mijn Bloed dat voor u vergoten wordt; zo dikwijls 
gij dit doet, doet dit tot gedachtenis aan Mij.” 

‘Zijn dood en Opstanding indachtig, bieden wij U het Brood en 
de Kelk, U dankend… en wij smeken U om Uw Heilige Geest te 
laten neerdalen op het Aangebodene van de heilige Kerk. Geef aan 
allen die deelnemen aan dit Heilige, in ons samenkomen, [dat zij 
hieraan mogen deelnemen] tot volheid van Heilige Geest, tot 
waarborg des geloofs en der waarheid, en opdat wij U mogen 
loven en prijzen, door Uw dienaar Jezus Christus, door Wie de 
Vader en de Zoon en de Heilige Geest in Uw heilige Kerk geroemd 
en geëerd worden, nu en altijd en in de eeuwen der eeuwen. 
Amen.’9 

 
Reeds in deze Anafora van de Apostolische Traditie zijn de 

liturgische elementen van de dialoog, de woorden van Christus, de 
herinnering*, en de aanroeping (epiklese) van de Heilige Geest 
duidelijk te onderscheiden.  

3. DE EERSTE GESCHREVEN TEKSTEN VAN DE 
GODDELIJKE LITURGIE 

De Goddelijke Liturgie zoals wij die nu kennen, begon aan het 
begin van de vierde eeuw vorm te krijgen. Tegen die tijd had elke 
plaatselijke kerk (zoals bij Jeruzalem, Constantinopel, Alexandrië) 
een eigen vorm van de Liturgie ontwikkeld. Zo hebben we de 

 
9 Apostolic Tradition, 4, SC 1 Ibis, pp. 46—52 and P. Trembelas, Archai kai 

charaktir tis christianikis latreias [Principles and character of Christian 
worship], (Athens: Sotir, 1962), pp. 175-6. The interpretation ‘Bringing [them] 
together, grant to all who partake in the Holy [Things] [that they may partake] 
unto fullness of the Holy Spirit’ follows Botte’s translation, SC 1 Ibis, p. 53. 



8 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Liturgieën van de heilige Markus de Apostel, de heilige Jakobus, 
de broeder des Heren, de heilige Clemens, de heilige Basilius de 
Grote en de heilige Johannes Chrysostomus. 
 

Vandaag worden er in de Orthodoxe Kerk de volgende 
Liturgieën gevierd:  
 

1. De Liturgie van de heilige Jakobus. De kern van deze Liturgie 
is van apostolische oorsprong, maar de vorm waarin zij bewaard is 
gebleven is uit de vierde eeuw, met enkele latere toevoegingen. De 
eenvoud van haar woordenschat, de lezingen uit het Oude 
Testament* en de smeekbeden die verwijzen naar 
christenvervolgingen bevestigen haar oudheid. 

Deze Liturgie kreeg vorm in Jeruzalem verspreidde van daaruit 
naar tal van plaatselijke Kerken. Vele heilige Vaderen spreken over 
deze Liturgie: de heilige Kyrillus van Jeruzalem (die het uiteenzet 
maar zonder de naam van de heilige Jakobus te vermelden), de 
heilige Proclus van Constantinopel, de heilige Markos Evgenikos 
van Efeze,10 het Quinisextum Oecumenische Concilie (in de 32ste 
Canon) en anderen. De Liturgie van de heilige Jakobus wordt 
gevierd op dagen dat we hem gedenken: op 23 oktober en de 
eerste zondag na Kerstmis. [red. In feite wordt deze liturgie heden 
zelden gevierd.] 

2. De Liturgie van de heilige Basilius de Grote. Deze brengt ons 
naar Caesarea in Cappadocië. De heilige Basilius moet het 
geschreven hebben toen hij een priester was (circa 365), want de 
heilige Gregorius de Theoloog, verwijst naar de werken van de 
heilige Basilius uit die periode wanneer hij zegt dat zijn bijdrage 
aan de Kerk ook gebeden voor de Liturgie inhoudt, en het ordo 

 
10 Mystagogical Catechesis, 5, PG 33.1109—1128; Homily on the Tradition of the 

holy Liturgy, PG 65.849B-852B; On the holy Eucharist, PG 160.1081B 



9 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

volgens welke ze gelezen moesten worden.11 Deze Liturgie werd 
naar Constantinopel gebracht door de heilige Gregorius de 
Theoloog, en verspreidde zich vandaar uit ook naar Alexandrië. 
Deze liturgie wordt tienmaal per jaar gevierd: op de vijf zondagen 
in de Grote Vastentijd, op Grote Donderdag in de Grote Week, op 
het voorfeest van Pasen (Grote Zaterdag), het voorfeest van 
Kerstmis (24 december), het voorfeest van Theofanie (5 januari), en 
tenslotte op 1 januari, de dag waarop wij de h. Basilius zelf 
gedenken. 

3. De Liturgie van de heilige Johannes Chrysostomus, dewelke 
we nu zullen bespreken. 

 

4. DE HEILIGE JOHANNES CHRYSOSTOMUS EN 
DE GODDELIJKE LITURGIE 

i.  Het leven van de heilige Johannes 

De heilige Johannes Chrysostomus werd in Antiochië geboren uit 
vrome christelijke ouders, rond het jaar 350. Zijn vader, Secundus, 
was een generaal, en zijn moeder Anthousa kwam uit een adelijke 
familie. Enkele maanden na de geboorte van de heilige, stierf zijn 
vader, en van toen af nam zijn moeder zijn opvoeding op zich. 

Al van zeer jonge leeftijd studeerde de heilige Johannes retoriek 
en filosofie. De toenmalige bisschop van Antiochië, de heilige 
Meletius, had een hoge achting voor de jongeling en nam hem 
onder zijn hoede, want ‘hij beminde de schoonheid van zijn hart, 

 
11 See Homily 43, 34, PG 36.541C. 



10 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

en met een profetisch oog voorzag hij de toekomst van de 
jongeman’.12 

Op achttienjarige leeftijd werd de heilige Johannes gedoopt en 
studeerde hij vervolgens gedurende drie jaar aan de theologische 
school van Antiochië. In 371 werd hij tot voorlezer gewijd*, en 
volgens het gebruik van die tijd las hij voor uit de Heilige Schriften 
en gaf hij hierover een uitleg aan het volk.  

In 372 ontsliep de moeder van de heilige. Vervolgens vervulde 
hij de wens die hij reeds lang koesterde en hij trok zich terug in de 
wildernis, waar hij in totaal zes jaar verbleef. De eerste vier jaar 
bracht hij door in gehoorzaamheid aan een andere asceet, de 
volgende twee jaar leefde hij alleen in grotten en hanteerde hij een 
erg strenge levensstijl. Gedurende die twee jaren lag hij nooit neer, 
maar ‘hij bracht het grootste deel van de tijd door zonder te slapen 
en met het bestuderen van de Heilige Schriften.’13 De extreme 
koude en de ascetische praktijken tastten zijn gezondheid echter 
aan en hij werd gedwongen terug te keren naar Antiochië, waar hij 
in 380 of 381 tot diaken gewijd werd door de heilige Meletius. Vijf 
jaar later werd hij tot priester gewijd door de nieuwe aartsbisschop 
van Antiochië, de heilige Flavianus. 

De heilige Johannes diende als priester in Antiochië tot het jaar 
397. Met zijn indrukwekkend prediken onderrichtte hij zijn 
kudde onophoudelijk en gaf hen aanmoediging in moeilijke tijden. 
Zijn bekendheid verspreidde zich tot buiten Antiochië en Syrië en 
iedereen verwachtte dat hij de heilige Flavianus zou opvolgen op 
de bisschoppelijke troon van Antiochië. Maar na de dood van 
patriarch Nektarios van Constantinopel, leidde God de heilige 
Johannes’ schreden naar de keizerlijke stad, waar hij op 15 
december 397 tot haar bisschop verkozen werd. Op 26 februari 398 
besteeg hij deze troon. 

 
12 Palladius of Hellenopolis, Dialogue concerning St John Chrysostom, 5, PG 47.18. 
13 Palladius of Hellenopolis, Dialogue concerning St John Chrysostom, 5, PG 47.18. 



11 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

In Constantinopel wachten er nieuwe moeilijkheden de heilige 
op. Het heidendom voerde nog strijd met het christelijke geloof. 
De Arianen, Apollinariërs en andere afvallige groeperingen 
verscheurden de eenheid van de Kerk. Geestelijken zonder besef 
van hun roeping schandaliseerden het volk. Het was te midden 
van al deze moeilijkheden dat de heilige Johannes zijn werk 
voortzette. Door de bezielde woorden van zijn ‘gouden mond’ 
hing het volk hem aan de lippen. Hij troostte de lijdenden, 
bemoedigde de moedelozen en riep op tot bekering. In woorden 
en daden bestreed hij het kwade, waar het ook te vinden was. Hij 
bestrafte onwaardige leden der geestelijkheid en organiseerde het 
geestelijke werk en de liefdadigheidsactiviteiten van de Kerk. Hij 
stuurde gezanten naar de Goten, naar Scythië en naar Phoenicië. 
Hij stelde nachtelijke erediensten in, zodat ook werkende mensen 
konden deelnemen. 

 Zijn veelomvattend werk, en in het bijzonder zijn bestraffing 
van onwaardige geestelijkheid, riep enorme weerstand op. De 
vijanden van de heilige ondernamen stappen, gesteund door 
keizerin Eudoxia, om hem uit zijn ambt te zetten en hem te 
verbannen.14 Deze ballingschap duurde één dag. De heilige was tot 
in Bithynië geraakt, maar het protest van het volk en een 
buitengewone gebeurtenis die Eudoxia erg verontrustte, brachtten 
haar ertoe hem terug te roepen. De heilige Johannes keerde terug 
naar de keizerlijke stad, waar het volk hem met eer en tranen van 
vreugde ontving. 

Zijn vijanden bleven echter niet stilzitten. Met hun 
voortdurende listen en lasteringen, wekten ze wederom de woede 
van Eudoxia tegen hem op en haalden de keizerin over om de 
heilige onder huisarrest te plaatsen. In de nacht van Grote 
Zaterdag in het jaar 404 vonden er verschrikkelijke gruweldaden 
plaats in de kerken waar de trouwe aanhangers van de heilige 

 
14 The ‘Robber’ Synod of the Oak, which took place 403 AD. 



12 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

bijeenkwamen. Bij de voorbereidingen om de catechumenen* te 
dopen en het Pasen te vieren, werden de catechumenen – zowel 
mannen als vrouwen – aangevallen door soldaten en naakt naar 
buiten gedreven. Zoals de heilige verhaalt, ‘werd het gewijde 
water [in de doopvonten] rood van hun wonden… en in het 
tumult werd zelfs het allerheiligst Bloed van Christus over de 
kleren van de soldaten gemorst.’15 

Tenslotte nam de heilige op 20 juni 404 afscheid van zijn 
geestelijkheid en gaf zich over aan zijn vijanden, zonder 
medeweten van het volk. Hij werd in ballingschap gezonden naar 
de Kaukasus in Armenië. De onvoorstelbare lichamelijke en 
geestelijke ontberingen hielden meer dan drie jaar aan. Op 14 
september, terwijl hij op weg was naar een nieuw ballingsoord in 
Pityon, ontving hij de alzuivere Mysteriën, en met zijn geliefde 
uitspraak: ‘Eer aan God vanwege alle dingen’ ontsliep hij in de 
Heer.’16 

In 438, werden de relieken van de heilige overgebracht naar 
Constantinopel. ‘Ze werden eerst naar de kerk van de heilige 
Thomas de Apostel gebracht… daarna naar de kerk van de heilige 
Irene; daar werden de heilige relieken op de bisschoppelijke troon 
geplaatst en riep iedereen uit, “Eis uw troon terug, heilige!” 
Daarna werden de relieken in een koninklijke koets gelegd en naar 
de kerk van de heilige apostelen gebracht. Daar plaatste men hem 
op de bisschoppelijke troon en, o het wonder, zei hij tot het volk 
het “Vrede zij met u allen!”.’17 

Het martelaarsleven van de heilige Johannes was voorbij. De 
waarheid had wederom gezegevierd. En de heilige, springlevend 

 
15 Palladius of Hellenopolis, Dialogue concerning St John Chrysostom, 2, PG 47.11. 
16 Theodore, Bishop of Trimythous, Life of St John Chrysostom, 25, Halkin, p. 31. 
17 St Nikodimus of the Holy Mountain, Synaxaristis ton dodeka minon [Synaxarion 

for the twelve months], vol. 3 (Thessaloniki: Orthodoxos Kypseli, p.163 (27 
January). 



13 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

na zijn ontslapen, bood de vrede des Heren aan allen: aan zijn 
vijanden en aan hen die hem liefhadden. 

ii.  De Goddelijke Liturgie 

Het einde van het heilige martelaarsleven van de heilige Johannes 
Chrysostomus brengt ons bij het begin van zijn Goddelijke 
Liturgie, want in zijn tijd begon de Liturgie met de intocht van de 
bisschop in de kerk en het aanbieden van de vrede aan het volk.18 
Het volk antwoordde dan aan de bisschop: ‘En met Uw Geest.’ 
Daarna volgden drie lezingen uit de Heilige Schrift: één uit de 
Profeten, één uit de Epistels en één uit het heilig Evangelie. Daarna 
verkondigde de bisschop het woord Gods, en dan volgden de 
gebeden voor de catechumenen en de boetedoenende gelovigen. 
Eens de catechumenen en de boetedoenenden vertrokken waren, 
werden de kerkdeuren gesloten. De gebeden der gelovigen 
werden dan gezegd, gevolgd door de Grote Intocht* en werd de 
liefdeskus gegeven.  

Hierna volgde de heilige Anafora, het Overwinningslied [red. 
Heilig, heilig, heilig de Heer], de woorden van Christus [bij het Laatste 
Avondmaal] en de aanroeping van de Alheilige Geest. Tenslotte 
werd het Onze Vader gebeden, gevolgd door de Heilige 
Communie en de Wegzending*. 

Naast de gebeden die hij zelf geschreven heeft, gebruikte de 
heilige Johannes in zijn Liturgie ook enkele oudere liturgische 
gebeden. Zijn biograaf, Georgius de bisschop van Alexandrië, 
vertelt dat toen de heilige in Armenië was, hij zeven bisschoppen 
en een groot aantal priesters en diakens had gewijd om tegemoet 

 
18 St John Chrysostom writes: ‘When the bishop enters the church, he does not go 

up to his throne until he has wished peace to all the faithful’ (Against the Jews, 
3.6, PG 48.870). 



14 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

te komen aan de noden van de plaatselijke Kerk, en ‘de manier 
vastlegde waarop ze moesten zingen en hun de Goddelijke 
Mystagogie* leerde’.19 

Onderzoek naar het werk van de heilige leidt tot de conclusie 
dat ‘de kern van zijn Goddelijke Liturgie bestaat uit een reeks 
gebeden die ons in wezen zijn overgeleverd in de vorm waarin de 
heilige ze had uitgesproken toen hij bisschop van Constantinopel 
was.’ Zowel inhoud als stijl getuigen dat deze gebeden het werk 
zijn van deze heilige vader.20 

De Goddelijke Liturgie van de heilige Johannes in haar huidige 
vorm bevat latere toevoegingen: een ander begin, de hymne 
‘Eniggeboren Zoon’ en de Cherubijnen Hymne*. De lezing uit de 
profeten werd weggelaten, en vanaf de achtste eeuw werd de 
Dienst van de Proskomidie (dienst van het voorbereiden van de 
Gaven) voor het begin van de Liturgie voltrokken. 

Het is echter niet nodig stil te staan bij de geschiedenis van de 
samenstelling van de Liturgie. Voor de gelovigen maakt het niet 
uit wanneer de gebeden geschreven waren of door wie, maar hoe 
in elk tijdperk de brandende harten voor Christus’ liefde, Hem 
waarnemen in het breken van brood (Luk. 24:32-35). 
  

 
19 George of Alexandria, Life of St John Chrysostom, 59, Halkin, p. 238. 
20 Georg Wagner (Bishop of Eudokias), Der Ursprung der Chrysostomusliturgie, 

(Münster: Aschendorff, 1973), p. 133. 



15 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

iii.  De celebrant 

Het voornaamste bewijs van de heilige Johannes Chrysostomus als 
celebrant wordt ons gegeven door zijn eigen schrijven. Wanneer 
de heilige spreekt over de liturgische bediening van de priester, 
onthult hij ons zijn eigen liturgische ervaring. 

De ware celebrant van het eucharistische Mysterie is Christus: 
Hij Die de Goddelijke Eucharistie voltrok ‘bij het Mystieke 
Avondmaal is Dezelfde die ook nu de Mysteriën voltrekt. Wij 
priesters bevinden ons in de positie van dienaren. Hij Die [de 
Heilige Gaven] heiligt en verandert, is Christus.’21 De celebrant is 
het instrument van de Heilige Geest; hij staat in de plaats van 
Christus. 

De heilige Johannes Chrysostomus schrijft vanuit zijn ervaring 
van de verhevenheid van de priesterlijke bediening dat de priester 
‘tussen God en de mensheid staat, hij ons waardigheid doorgeeft 
vanuit de hemel en onze smeekbeden daarheen opheft.’ De viering 
der Eucharistie plaatst de celebrant in de hemel: ‘De troon van het 
priesterschap bevindt zich in de hemelen.’ Daarom wordt er van 
de celebrant een hemelse reinheid vereist, opdat hij de taak moge 
vervullen die God zelfs niet aan de engelen heeft toevertrouwt. 
Want ‘de priester roept de Heilige Geest aan, voert dit 
ontzagwekkend en schrikwekkend Offer uit en raakt voortdurend 
de Meester van allen aan.’22 

De priester staat op aarde, maar de ruimte waarin hij handelt is 
in de hemel. Hij staat met de heilige engelen, verheerlijkt God 
samen met de aartsengelen en concelebreert met Christus.23 De 
heilige Johannes getuigt dat tijdens de Goddelijke Liturgie, 
‘hemelse machten het gehele altaar ruimte vervullen, en met ons 

 
21 On Matthew 82.5, PG 58.744 
22 Homily on Isaiah 5, 1, PG 56.131, 130-1; o-On the Priesthood, 6.4, PG 48.681. 
23 Cf. St Gregory the Theologian, Homily 2, 73, PG 35.481AB. 



16 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

samenwerken in het voltrekken van de dienst’. En zijn tijdgenoten 
getuigen dit van de heilige zelf: ‘Tijdens het verloop van de 
Goddelijke Liturgie, werd de ware aard van degene die de 
onzichtbare wereld ziet geopenbaard. Hij zag er immers niet uit 
als een mens bekleed met een sterfelijk lichaam, maar eerder een 
engel in menselijke gedaante.’24 

Zo vierden heiligen de Liturgie; zo vierde de goddelijke 
Chrysostomus ‘het wonder van de Mysteriën’.25 Voor het heilig 
Altaar beleefde hij het mysterie van Gods liefde. Hij ontving de 
goddelijke liefde vanuit de hemel en bood het aan Zijn kinderen 
op aarde. Bijgevolg vormen zijn leven, zijn woorden en zijn 
martelarendood de beste interpretatie van de Goddelijke Liturgie: 
want de Goddelijke Liturgie - dat Christus is - was zijn hele leven, 
en zijn leven was een voortdurende Goddelijke Liturgie en 
dankzegging aan God. 

5. WAT IS DE GODDELIJKE LITURGIE? 

i. Een samenvatten van de volledige goddelijke economie* 

Het geheel van alle wonderbaarlijke gebeurtenissen die door God 
zijn uitgevoerd om de mens na zijn ongehoorzaamheid terug naar 
Zijn huis te brengen en hem opnieuw de Zijne te maken, wordt de 
goddelijke economie of heilsbeschikking genoemd, (of nog: 
genadebedeling en heilsorde): ‘De goddelijke economie van onze 
God en Heiland is het oprichten van de mens uit zijn gevallen staat 

 
24 Anonymous, Life of St John Chrysostom, 14, Halkin, p. 399. 
25 St John Chrysostom, On John, 46.2, PG 59.260. 



17 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

en zijn terugkeer uit de vervreemding -die zijn ongehoorzaamheid 
veroorzaakte- tot intimiteit met God.’26 

Deze realiteit van ons heil in Christus is wat we ervaren bij elke 
Goddelijke Liturgie, waarvoor we dankzeggen aan God: ‘De 
ontzagwekkende mysteriën die bij elke bijeenkomst van de 
gelovigen verricht worden en die overvloedige heil bieden, 
worden de Eucharistie (‘dankzegging’) genoemd, omdat ze bestaan 
uit het gedenken van vele weldaden, en ons het hoogtepunt 
openbaren van de goddelijke voorzienigheid. De Goddelijke 
Liturgie is de sacramentele herbeleving van deze dingen en de 
samenvatting van de gehele goddelijke economie’. Daarom zegt de 
celebrant aan het einde van de Goddelijke Liturgie van de heilige 
Basilius: ‘Het Mysterie van Uw heilsorde, o Christus onze God, is 
volbracht en voltooid’.27 Daarom zegt de celebrant aan het einde 
van de Goddelijke Liturgie van de heilige Basilius: ‘Het Mysterie 
van Uw heilsorde, o Christus onze God, is volbracht en voltooid’. 

Het mysterie van de goddelijke economie werd op hetzelfde 
moment geopenbaard als de ongehoorzaamheid van de mens. De 
Meester, Die van de mensheid houdt, ‘zag onmiddellijk de val en 
de omvang van de wonde, en haastte zich om de wonde te 
behandelen zodat deze niet erger zou worden en zou overgaan tot 
een ongeneeslijk letsel... Aangespoord door Zijn liefde, hield Hij 
geen enkel moment op voor de mens te voorzien.’28 Door 
wonderbaarlijke daden en profetische woorden bereidde God de 
mens voor om deel te hebben aan de volheid van het leven en de 
liefde. 

Een aantal gebeurtenissen en profetieën uit het Oude Testament 
voorafbeelden het Mysterie van de Goddelijke Eucharistie. 

 
26 St Basil the Great, On the Holy Spirit, 15.35, PG 32.128C. 
27 St John Chrysostom, On Matthew, 25.3, PG 57.331; St Theodore the Studite, 

Antirrheticus, 1, PG 99.340C. 
28 St John Chrysostom, On Genesis, 17.2, PG 53.136. 



18 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

De eerste hiervan is het offer van brood en wijn door 
Melchisedek gebracht (cf. Gen. 14:18- 20), die ‘een voorafbeelding 
en type van Christus de ware Hoge Priester was’ (cf. Ps. 109:4), en 
zijn offer was een imitatie van het offer van de Heer. Melchisedek, 
‘bewogen door een gave van profetie, voorzag het toekomstige 
offer dat namens de volkeren gebracht zou worden. Daarom 
verheerlijkte hij God, in navolging van Christus -Die nog komen 
zou- door brood en wijn aan te bieden (‘te offeren’).’29 In de 
Heilige Geest beleeft Melchisedek de toekomst in het heden, en 
imiteert hij dat wat nog niet heeft plaatsgevonden. 

Een andere voorafspiegeling van Christus’ offer en de 
Goddelijke Eucharistie is het offeren van Isaak door Abraham (cf. 
Gen. 22:1-14), en het offer uitgebracht door de Profeet Elia (cf. Kon. 
18:17-40). Ook Jesaja’s visioen (cf. Isa. 6:1-7) heeft liturgische 
ondertonen: de Heer is daar gezeten op een troon, omringd door 
Serafijnen die het driemaalheilig (‘het Trisagion’) zingen, terwijl er 
een offer van wierook gebracht wordt. Volgens de heilige Vaderen 
verwijzen een profetie van de aartsvader Jakob (cf. Gen. 49:10-1) 
en een andere van de Profeet Maleachi (cf. Mal. 1:11) ook naar de 
Eucharistie.30 

Maar de Goddelijke Eucharistie werd bij uitstek voorafgebeeld 
door het feest van de Joodse Pasen (‘Pascha’). Dit feest was een 
voortdurende gedachtenis van de redding van de Hebreeën uit 
Egypte, en een dankzegging aan God voor Zijn weldaden. De 
gebeurtenissen die plaatsvonden toen de Hebreeën Egypte 
ontvluchtten, waren ‘vreeswekkende mysteriën van diepgaande 

 
29 Melchizedek (whose name means ‘king of peace’) blessed the patriarch 

Abraham after the latter returned from his victory over the king of Elam. 
Abraham offered Melchizedek a tithe of the spoils, and Melchizedek offered 
him bread and wine (cf. Heb. 7: 2); St John of Damascus, On the Orthodox Faith, 
4.86, PG 94.1149C; St John Chrysostom, On Melchizedek, 3, PG 56.261. 

30 Cf. St Justin, First Apology, 32, PG 6.377-380; cf. St John Chrysostom, Against the 
Jews, 5.12, PG 48.902-3. 



19 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

betekenis. En als de voorafspiegelingen zo vreeswekkend waren, 
hoeveel te meer de realiteit... Want de realiteit is echter dat we 
Christus eten als ons Paaslam!’31 

 

Al deze gebeurtenissen baanden de weg voor de komst van 
Christus. De waarheid, die tot dusverre op mystieke manieren 
voorafgebeeld werd, werd geopenbaard in de volheid der tijden. 
Terzelfdertijd werd ook de ware omvang van het mysterie van de 
goddelijke economie geopenbaard, omdat Christus al deze 
mysteriën onder één Hoofd bijeenbrengt (‘anakefaléosis’). 

In de Goddelijke Liturgie worden al de gebeurtenissen van 
Christus’ leven liturgisch herbeleefd: ‘Alle handelingen die in deze 
goddelijke eredienst worden verricht, zijn een vorm van Christus’ 
heilbrengend Lijden, Zijn graflegging en Zijn Opstanding... en van 
heel zijn verlossende leven op aarde en van de goddelijke 
economie.’ In de liturgie staat de celebrant ‘voor het heilig Altaar’ 
en ‘hij prijst de heilige en goddelijke werken van Jezus 
Christus…dan voert hij de goddelijke Mysteriën uit en brengt hij 
ons voor ogen al die dingen die hij zonet had verheerlijkt.’ Het 
leven van Christus wordt aan ons geopenbaard, omdat ‘de gehele 
mystagogie (i.e. de Liturgie als inwijding in het mysterie) een 
samenhorig beeld is van het aardse leven van de Heiland.’32 

De heilige Johannes Chrysostomus schrijft dat ‘onzichtbare 
dingen gezien worden met het oog des geloofs’.33 Laten we dan 
luisteren naar deze heilige, die in de Goddelijke Liturgie 
onzichtbare dingen waarnam. 

 
31 St John Chrysostom, On Ephesians, 23.2, PG 62.165-6. 
32 Theodore of Andida, On the Symbols of the Divine Liturgy, 1, PG 140.417A;  

St Dionysius the Areopagite, On the Church Hierarchy, 3.3.12, PG 3.441C—
444A; 

St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 1, PG 150.372B. 
33 On the words ‘In the last days’, 2, PG 56.272. 



20 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

De kerk waar de Liturgie wordt gevierd, is Bethlehem: ‘Laten 
we ons haasten naar Bethlehem [dus, naar de kerk], dat het huis is 
van het geestelijke Brood.’ Zo dadelijk, zullen we samen met de 
leerlingen deelnemen aan het Mystieke Avondmaal in de 
bovenkamer van Sion. Want in de Liturgie ‘wordt datzelfde 
Avondmaal waar Christus aanwezig was, volbracht. Het 
eucharistische Avondmaal verschilt op geen enkele manier van dat 
van dat Avondmaal.’ ‘Deze heilige kerk is de bovenkamer waar 
Christus en de leerlingen bijeen waren; het was van hieruit dat ze 
naar de Olijfberg gingen.’34 

Daarna wordt het Altaar de Schedelplaats, het verschrikkelijke 
Golgotha: het Mysterie van de Goddelijke Eucharistie ‘is een vorm 
van dat offer [op Golgotha]…Het offer dat toen werd gebracht, 
dragen ook wij nu op.’ Na Golgotha, ervaren we de Opstanding: 
‘Het Mysterie dat we met Pasen vieren, bevat niets meer dan wat 
we nu vieren. Het is een en hetzelfde, dezelfde genade van de 
Heilige Geest. Het is altijd Pasen.’35 

De Goddelijke Eucharistie is het onophoudelijke Pasen van de 
Kerk. Het is het begin van het nieuwe tijdperk dat losbarst in het 
oude en het geheel vernieuwd. Het is de charismatische 
aanwezigheid van het Koninkrijk dat komen zal: Gij hebt 
onophoudelijk alles gedaan tot Gij ons terug naar de hemel voerde 
en ons Uw komend Koninkrijk schonk. Zelfs nu heeft Christus ons 
het komend Koninkrijk gegeven, en ‘heeft Hij het ons toegankelijk 
gemaakt’.36 En zelfs nog ontzagwekkender: Hij heeft ons waardig 
geacht om de Meester des hemels in ons te ontvangen. 

De Goddelijke Liturgie is het mysterie van Christus. Dat wat 
dichtbij is en wat veraf is, het begin en het einde staan daar naast 
elkaar: ‘Het Pasen des Heren verschijnt, de tijdperken worden 

 
34 St John Chrysostom, On Matthew, 7.5, 50.3 and 82.5, PG 57.78, PG 58.507, 744. 
35 Ibid. On Hebrews, 17.3, PG 63.131; On 1 Timothy, 5.3, PG 62.529-30. 
36 Anaphora prayer; St John Chrysostom, On John, 46.3, PG 59.261. 



21 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

samengebracht [dus, tijdsverschillen verdwijnen], de hemel en de 
aardse wereld zijn ééngemaakt.’37 Zoals Christus de Alfa en de 
Omega, de eerste en het laatste, het begin en het einde is (Openb. 
22:13), zo is de Goddelijke Liturgie de synaxis (de ‘samenkomst’) 
van ruimte en tijd in Christus, en hun transfiguratie (‘geestelijke 
omvorming’) tot liturgische ruimte* en tijd*. 

ii. Een godsopenbaring (theofanie) van de Drie-eenheid 

De goddelijke heilsgeschiedenis is de manifestatie van de 
drievuldige God Zijn liefde voor de mens: het Woord Gods is de 
Leidsman van ons heil, de Vader is behaagd met het werk van de 
Zoon waarin de Alheilige Geest meewerkt. ‘De god-menselijke 
theofanie, [Christus God] mens geworden door de Altijd-Maagd 
Maria, wordt verwezenlijkt door de Wil van de Vader, in de 
Menswording (incarnatie) van de Zoon en de medewerking van de 
Heilige Geest.’38 

Het mysterie van de goddelijke economie is een theofanie van 
de Drie-eenheid, en bijgevolg is de Goddelijke Liturgie—waardoor 
we dit mysterie in genade herbeleven—ook een theofanie van de 
Drie-eenheid. De celebrant ‘onthult de Heilige Drie-eenheid aan 
ons’ door de Liturgie.39 

Van begin tot einde helpt de Liturgie ons het mysterie van de 
aanwezigheid van de Drie-eenheid te ervaren. De priester begint 
met een doxologie van de Heilige Drie-eenheid: Gezegend zij het 
Koninkrijk van de Vader, en de Zoon, en de Heilige Geest.40 Dit wordt 
later opgevolgd door andere priesterlijke exclamaties tot de Drie-

 
37 Epistle to Diognetus, 12.9, ANF 1, p. 30. 
38 St Caesareus of Nazianzus, Dialogue 3, 167, PG 38.1129. 
39 St Gregory the Theologian, Homily 43, 72, PG 36.593C. 
40 Cf. St Germanus, Contemplation, PG 98.401B. 



22 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

eenheid, de drie antifonen* en de hymne van het Driemaal Heilig 
(het Trisagion)* die we zingen tot de Levenschenkende Drie-
eenheid. Naarmate het moment van de Heilige Anafora* (het 
Aanbieden van het Brood en de Wijn) nadert, schenkt de celebrant 
ons de genade van onze Heer Jezus Christus, en de liefde van God de 
Vader, en de gemeenschap van de Heilige Geest.  

Hierna danken wij God voor alles wat Hij in Zijn liefde voor 
ons heeft gedaan: Gij bracht ons vanuit het niet-zijn tot het zijn, en 
toen wij gevallen waren hebt Gij ons weer opgericht, en alles gedaan om 
ons naar de hemel te leiden en Uw komend Koninkrijk te schenken. Voor 
al deze dingen danken wij U, en Uw eniggeboren Zoon en Uw Heilige 
Geest. 

Na het dankzeggen, bidden wij tot de Vader om ons de 
Trooster te zenden om het aanbieden van de Zoon te zegenen. De 
Trooster komt als het suizen van een zachte bries [1 Kon. 19:12], en 
vervolledigt de Consecratie* en schenkt ons Christus. Alles wordt 
vervuld met het Licht van de Drievoudige Zon der Godheid, en 
wij zijn te gast bij het liefdesfeest der Drie-eenheid. 

We communiceren in het heilige Lichaam van Christus en 
worden zo een tempel van de Alheilige Drie-eenheid. Want 
‘wanneer één Persoon van de Heilige Drie-eenheid in ons is, is de 
Heilige Drie-eenheid in ons’. Het lichaam van de christen wordt 
‘gegrondvest’ in de Heilige Drie-eenheid; eenieder die de 
Communie ontvangt ‘heeft Christus en Zijn Vader en de Trooster 
grondig in hem gevestigd.’41 

Aan het einde van de Liturgie aanbidt de nu Christus-dragende 
persoon de Heilige Drie-eenheid met dankbaarheid: Wij hebben het 
ware Licht aanschouwd; de hemelse Geest ontvangen; het ware geloof 
gevonden; wij aanbidden de ondeelbare Drie-eenheid Die ons heeft gered. 

 
41 St Athanasius The Great, To Serapion of Thmuis 1, 20, PG, 26.577A; St John 

Chrysostom, To the disgraced Theodore I, PG 47.278. 



23 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

iii. Een samenkomen van hemel en aarde 

De aanwezigheid van de Drie-ene God geeft de eucharistische 
synaxis (bijeenkomst) zijn ware hoedanigheid: het is een 
‘samenkomen’ van hemel en aarde. De ruimte waarin de Heilige 
Anafora gevierd wordt, wordt zo het tabernakel [‘verblijfsvertrek’] 
van God onder de mensen (cf. Openb. 21:3). Samen met de mens, 
verheerlijkt de gehele schepping God, omdat alle dingen door God 
geroepen worden tot een samenkomen op één plaats, op het Altaar 
vóór Zijn troon (cf. Openb. 8:3). God, Die de bovennatuurlijk 
Goede is, ‘wordt kallos genoemd [de Schone, van het woord 
schoonheid]... omdat Hij alle dingen tot Zich roept [kalli] en 
samenbrengt tot één.’42 

De Goddelijke Liturgie is precies deze synaxis, dit 
‘samenkomen’ van de gehele kosmos (i.e. de zichtbare en 
onzichtbare wereld) en diens reis naar het Koninkrijk Gods. De 
Vaders noemen de samenkomst van de gelovigen bij de 
Goddelijke Liturgie een samen-gaan (syn-odos) omdat alle 
gelovigen en de Heer samen een weg afleggen naar het hemelse 
Jeruzalem toe. Deze synaxis toont aan dat de zijnsreden van de 
Kerk het verenigen van de gelovigen is. “De Kerk is ontstaan... 
opdat wij verenigd zouden worden. En dit wordt aangetoond door 
onze samenkomst.’ De h. Johannes verwondert zich: ‘Welk 
paradijs bestaat er zoals onze samenkomst?’ En hij spoort ons aan: 
‘Dat niemand die eet van het heilige Paaslam [van de Eucharistie] 
enige aandacht schenke aan Egypte [de ijdelheid van deze wereld], 
maar eerder aan de hemel, aan het Jeruzalem dat boven is.’43 

 
42 St Dionysius the Areopagite, On the Divine Names, 4.7, PG 3.701C. In the Greek 

text there is a play on the homophonic words καλόν (kalon), meaning 'good', 
κάλλος (kallos), meaning 'beauty', and καλώ (kalo), meaning 'to call'. 

43 St John Chrysostom, On 1 Corinthians, 27.3, PG 61.228; On Repentance, 8.1, PG 
49.336; On Ephesians, 23.2, PG 62.166; Cf. also St Cyril of Alexandria, On John, 
12, PG 74.708B:'In our holy concourses or gatherings, we also say this [Peace 

 



24 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

De Goddelijke Liturgie is de aanwezigheid van Christus. Op de 
Heilige Tafel ‘is tegenwoordig de Koning over alles’. Christus, Die 
‘de gehele geschapen wereld bijeenroept en samenbrengt’, 
verzamelt alles rond het heilig Altaar, en ‘bindt door Zijn 
goddelijke voorzienigheid, redelijke wezens nauw samen, zodat ze 
zowel met elkaar als met Hem verenigd worden.’44 

 
Naast Christus staat de Koningin, de Moeder Gods. Nog 

voordat Christus Zijn Avondmaal aanbood (offerde), werd het 
mysterie van ons heil reeds gevierd in de Moeder Gods door de 
kracht van de Heilige Geest: ‘Uw moederschoot werd een Heilige 
Tafel, want het bevatte het heilig Brood.’ Bij de Goddelijke 
Liturgie, staat de Koningin der hemelen aan de rechterhand van de 
Koning: ‘Waar Christus is, daar staat ook de Godsbaarster... Zij is 
waarachtig Zijn troon, en waar de Koning gezeten is, daar is ook 
Zijn troon.’45 

De engelenwereld vormt de hofhouding van Christus. Christus 
begeeft Zich naar Golgotha begeleid door de engelenscharen.46 Op het 
moment van het offeren, sluiten de engelen zich bij ons aan om 
Gods goedheid te verheerlijken. 

Ook het koor der heiligen neemt deel aan de Eucharistie. 
Daarom worden ‘de namen van de heiligen opgenoemd’ tijdens de 
Liturgie... wat aangeeft dat ze onlosmakelijk verbonden zijn in een 
heilige vereniging met Christus, die dit aardse leven overtreft.’ De 

 
be unto all] to each other'; also PG 74.725C': It is therefore most appropriate 
that we perform our holy concourses in the church on the eighth day 
[Sunday]'. 

44 St John Chrysostom, Homily on Isaiah 6, 4, PG 56.140; St Gregory of Nyssa, On 
Ecclesiastes, 3, PG 44.649C; St Maximus the Confessor, Mystagogy, 1, PG 
91.664D. 

45 Matins* of Mid-Pentecost, Canon, ode 5; St Gregory Palamas, Homily 53, 21, 
Oikonomou, p. 157. 

46 Divine Liturgy, Cherubic Hymn. 



25 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

eucharistische samenkomst is de viering van Christus Zijn 
overwinning. Al die Christus vergezelden op Zijn weg, zijn op dit 
moment aanwezig met Hem: ‘Wanneer er voor een koning 
zegevieringen gehouden worden, worden al zij die deel hebben 
uitgemaakt aan de overwinning, ook geprezen; evenzo hier, want 
de viering van de Goddelijke Liturgie is een tijd van zegevieren.’47 

Ook aanwezig tijdens de Goddelijke Liturgie zijn onze 
overleden broeders, voor wie wij Gods genade afsmeken. Hun 
herdenking* bij de Liturgie brengt ‘groot gewin en veel voordeel’ 
voor hun zielen.48  

Hemel en aarde, engelen en mensen, levend en overleden, 
komen samen om feest te vieren en de Heer te danken voor Zijn 
liefde. ‘Aarde en zee, bewoonde en onbewoonde streken zullen 
een eeuwige hymne zingen; en zij zullen dankbaar zijn voor de 
goddelijke goede dingen’ die ze ontvangen hebben.49 Alle dingen 
zeggen dank: Aan Hem Die zetelt op de troon en aan het Lam zij lof en 
eer en heerlijkheid en kracht tot in alle eeuwigheid! (Openb. 5:13) 
 

6. DE VRUCHTEN VAN DE GODDELIJKE 
LITURGIE 

i. De christen wordt opgenomen in Christus 

Door het Mysterie van de Goddelijke Eucharistie, ontvangt de 
mens het heilig Lichaam en kostbaar Bloed van Christus, en wordt 

 
47 St Dionysius the Areopagite, On the Church Hierarchy, 3.3.9,PG 3.437C; St John 

Chrysostom, On Acts, 21.5, PG 60.170. 
48 St John Chrysostom, On Philippians, 3.4, PG 62.204. 
49 Ibid. On Psalm 44, 13, PG 55.203. 



26 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

hij ‘één in lichaam en bloed’ met Hem.50 Zoals Christus Zelf zei 
toen Hij voor het eerst over dit Mysterie sprak, wie Mijn vlees eet en 
Mijn bloed drinkt, blijft in Mij en Ik in hem (Joh. 5:56).  

De mens ontvangt Christus, en Christus ontvangt de mens. 
Christus wordt aldus op deze wijze zowel het huis van de mens 
als thuis in de mens. Dit is de allerhoogste manifestatie van 
Christus’ liefde voor de mens. De h. Johannes Chrysostomus zegt 
ons: ‘Het is nodig het mirakel van de Mysteriën te begrijpen: wat 
het is, waarom het werd gegeven en wat voor profijt we eruit 
halen’. Zoals de h. Paulus zegt, worden wij één lichaam en leden van 
Zijn vlees en beenderen (Ef. 5:30)... dus om één lichaam met Christus 
te worden, niet enkel uit een gevoel van liefde, maar in 
werkelijkheid; laat ons vermengd worden met Christus’ Vlees. Dit 
wordt bereikt met het voedsel dat Hij ons gegeven heeft vanuit het 
verlangen ons de grote liefde te tonen die Hij voor ons heeft. Dit is 
waarom Hij Zichzelf met ons vermengde en één lichaam met ons 
werd, zodat wij één kunnen worden met Hem, net zoals het 
lichaam vastgehecht is aan het hoofd.’51 

Door de Heilige Communie wordt de gelovige één van lichaam 
met Christus, één ‘samenstelling’, één ‘vermenging’. Dit gebeurt 
niet zomaar in theoretische zin, maar feitelijk en existentieel. 
Christus was in Zijn mensenliefde ‘niet tevreden’ met enkel het 
mensworden, geslagen en gedood worden om ons, maar 
vermengde Zichzelf daadwerkelijk met ons. Hij verandert ons in 
Zijn eigen Lichaam, niet enkel in geloof, maar ook in realiteit.’52 

Op een ander moment hoort de h. Johannes Christus tegen hem 
spreken: ‘Ik ben niet zomaar met u vervoegd; ik ben innig 
verbonden, ik word gegeten, ik word beetje bij beetje verteerd 
zodat het vermengen, het verweven en de vereniging des te groter 

 
50 St Cyril of Jerusalem, Mystagogical Catechesis 4, 1, PG 33.1097A. 
51 St John Chrysostom, On John, 46.2-3, PG 59.260. 
52 Ibid. On Matthew, 82.5, PG 58.743. 



27 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

kan zijn. Want dingen die samengevoegd worden behouden hun 
eigen grenzen, terwijl ik met u verweven ben. Ik wil niet dat er iets 
tussen ons is. Ik wil dat de twee, één zijn.’ Er komt niets tussen 
Christus en de christen. Alles lost op in het licht van Zijn liefde: 
‘Wij en Christus zijn één.’53 

Enkel een heilige kan zo vrijmoedig spreken. En zo spraken de 
heiligen ook echt: 

‘Wij worden de ledematen van Christus, en onze 
ledematen worden Christus: ook al ben ik een ellendig 
man, mijn hand is Christus, ook mijn voet is Christus, ook 
al ben ik een ellendeling, ik ben zowel Christus’ hand als 
Christus’ voet.’54 

De woorden van de heiligen zijn geen elegant uitgedrukte 
zinnen die bedoeld zijn om indruk te maken op ons; het zijn 
uitstortingen van harten die overvloeien van Christus. Te midden 
van dit overvloeien van Leven en Licht, licht de hele mens op als 
een bliksemschicht. Al zijn ledematen stralen licht uit. En de 
wereld waarin de heilige zich bevindt en beweegt is vervuld met 
het licht van Christus. ‘Het licht van Christus verlicht alles.’55 

Wanneer we God brood en wijn aanbieden, offeren wij de 
wereld, en de wereld wordt het Dankoffer.56 Door het afdalen van 
de Trooster over ons en over deze Gaven hier neergelegd, wordt de 
mens geheiligd en de schepping hernieuwd. Al deze dingen 
worden hernieuwd: de wereld ontvangt Gods zegen, en de mens 
wordt gevormd tot Christus. De wereld wordt het verblijfsvertrek 
van God en de mens wordt door Genade een christus, i.e. een 
gezalfde. 

 
53 On 1 Timothy, 15.4, PG 62.586; On Hebrews, 7.3, PG 63.58. 
54 St Symeon the New Theologian, Hymn 15, 141-3, SC 156, p. 288. 
55 Liturgy of the Presanctified Gifts.* 
56 Cf. St Irenaeus, Against Heresies, 5.2.3, SC 153, p. 35. 



28 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Zo ervaren we een voorsmaak van het nieuwe tijdperk. Op die 
dag, ‘wanneer de Heer verschijnen zal, zal Hij omgeven zijn met 
het koor van Zijn goede dienaren; en wanneer Hij schijnt, zullen 
ook zij schijnen.’ De Theanthropos*, de Godmens, omgeven door de 
synaxis van heiligen zal stralen van goddelijke schoonheid, als 
‘God te midden der goden, de Schone Die het koor der schonen 
leidt’ (cf. Ps. 81:1).57 

ii. De Kerk wordt vorm gegeven 

Wanneer de gelovigen op een bepaalde plaats, op een bepaalde 
tijd samenkomen om de Goddelijke Liturgie te vieren, onthuld 
hun samenkomst het mysterie van de Kerk. De Kerk en de 
Goddelijke Eucharistie zijn het Lichaam van Christus; het zijn 
Christus Zelf. Toen wij in de Kerk werden opgenomen door de 
Doop, heeft Christus ‘ons Zijn eigen Lichaam’ gemaakt [door de 
Goddelijke Eucharistie].58  

Het Mystieke of Laatste Avondmaal is het historische 
beginpunt van de Goddelijke Liturgie en van de Kerk. Christus 
Zijn Avondmaal wordt overschaduwd door Zijn offer aan het 
Kruis. Dit is ook het fundament waarop de Kerk gebouwd is. Het 
bloed en het water dat uit de zijde van de Meester vloeide toen de 
soldaat hem doorboorde met een speer, zijn de symbolen van de 
Mysteriën van enerzijds de Doop en anderzijds de Eucharistie. 
Wanneer Christus’ zijde wordt doorboord, zien we het begin van 
deze twee Mysteriën en de schepping van de Kerk: ‘De soldaten 
doorboorden de Meesters zijde met een speer, en bloed en water 
stroomden er samen uit. Deze gebeurtenis was door God bepaald 
als beeld en oorsprong van de Mysteriën der Goddelijke 

 
57 St Nicholas Cabasilas, On the Life in Christ, 6 and 4, PG 150.649B, 624B. 
58 St John Chrysostom, On Ephesians, 3.3, PG 62.27. 



29 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Eucharistie en Heilige Doop.’ En terstond kwam er bloed en water uit. 
(Joh. 19:34). ‘Het bloed en het water zijn een symbool der Heilige 
Doop en Goddelijke Eucharistie. Uit deze twee, werd de Kerk 
geboren.’59 De Mysteriën van de Doop en de Eucharistie vinden 
hun oorsprong in Christus’ kruisiging, en het zijn juist deze 
Mysteriën die de Kerk vormgeven. 

De Kerk is geboren uit Christus en wordt gevoed met Christus: 
‘Degenen die Christus verwekt heeft, door de Doop, voedt Hij met 
Zichzelf.’ Dit goddelijke voedsel bouwt de Kerk op en vormt deze 
om in het Lichaam van Christus; wij zijn vermengd met dit 
Lichaam. Wij zijn het ene Heilige Lichaam geworden.’60 Zoals de 
h. Paulus schrijft, omdat er één brood is, zijn wij die velen zijn één 
lichaam, want wij nemen allen deel aan het ene brood (1 Kor. 10:17). 
Door het deelnemen aan het ene Brood vormen wij christenen, die 
met velen zijn –in Christus- één lichaam, de Kerk. Elke 
eucharistische bijeenkomst is dus een bijeenkomst van de gehele 
Kerk, want de Goddelijke Eucharistie is het mysterie van Christus.  

Bij Zijn Menswording, nam Christus ‘het vlees aan van de Kerk’ 
en ‘kwam Hij naar zijn eigen huis. Hij trof de Kerk onrein aan, 
naakt, en besmeurd met bloed; en Hij waste haar [met de Doop], 
zalfde haar [met oliën en parfums: heilige Myronzalving], voedde 
haar [met de Heilige Communie] en kleedde haar met een gewaad 
van het soort dat onmogelijk te vinden zou zijn. Hijzelf werd 
namelijk de bekleding van de Kerk, nam haar bij de hand en nam 
haar mee omhoog.’61 Hij leidde haar omhoog, naar het Hemelse 
Koninkrijk waar de Goddelijke Liturgie wordt gevierd. 

 
59 St Cyril of Alexandria, On John, 12, PG 74.677B; St John Chrysostom, On John, 

85.3, PG 59.463. 
60 St John Chrysostom, On Matthew, 82.5, PG 58.744, 743—4. 
61 Ibid. Homily before his Exile, 2, PG 52.429; On Psalm 5, 2, PG 55.63. 



30 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

D E  V O O R B E R E I D I N G  
V O O R  D E  L I T U R G I E  



31 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

1. DE RITUS VAN KERÓS 

e priester die zich voorbereidt om het heilige Mysterie te 
vieren, moet op voorhand met iedereen verzoend zijn, en 

mag niets hebben tegen iemand; hij moet -zo goed als hij kan- over 
zijn hart waken tegen kwade gedachten; van de avond ervoor 
moet hij zich onthouden, en waakzaam zijn tot aan het moment 
van de goddelijke eredienst.  
 

i. De voorbereiding van de celebrant 

De priester is een bedienaar van het mysterie van het heil der 
mensheid. Door zijn bediening wordt de mens van de zonde 
gescheiden en tot God gebracht, want de functie van de 
priesterlijke bediening is ‘de ziel vleugels te geven, het uit de 
wereld te halen en het aan God te geven... om Christus in de 
harten van de gelovigen te laten verblijven door de genade van de 
Heilige Geest, en bovenal ter vergoddelijking van de mens.’ Met 
behulp van de celebrant wordt de mens opgeheven naar de 
‘hemelse zaligheid’.1 De priesterlijke bediening belichaamt de 
profetische verkondiging: Broeders, nadert de eeuwige bergen (Micha 
2:9).  

Door zijn bediening openbaart de priester het nieuwe leven dat 
Christus ons gebracht heeft, namelijk Christus Zijn eigen leven. En 
omdat de Goddelijke Liturgie het Mysterie is waar Christus Zijn 
leven aan de gelovige aanbiedt, vormt het ook de kern van de 
priesterlijke bediening.  

 
1 St Gregory the Theologian, Homily 2, 22 and 9, 3, PG 35.432B, 824A. 

D 



32 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

De eerste vereisten voor een priester die op het punt staat het 
heilig Altaar te benaderen, zijn verdraagzaamheid en liefde. Dit is 
wat Christus van Zijn dienaar vraagt, net zoals Hij dat natuurlijk 
ook van elke christen vraagt: Zo gij dan uw gave op het altaar offeren 
zult, en aldaar gedachtig wordt, dat uw broeder iets tegen u heeft; laat 
daar uw gave voor het altaar, en gaat heen, verzoent u eerst met uw 
broeder, en komt dan en offert uw gave. (Matt. 5:23-4). 

De heilige Johannes Chrysostomus verwondert zich aan 
Christus’ liefde: “O, de omvang van Zijn liefde voor de mens! 
Christus beschouwt de eer die Hem wordt aangeboden als minder 
waard dan liefde voor onze naasten.’ ‘Onderbreekt uw aanbidden 
van Mij,’ zegt Christus, ‘opdat de liefde tussen u en uw broeder 
bewaard moge blijven.’ Met deze woorden toont de Heer ons ‘dat 
Hij (naasten)liefde ten uiterste waardeert, en het als hoogste offer 
beschouwt. Zonder dit offer aanvaardt Hij geen ander.’ Zo leert 
Christus ons dat ‘de Heilige Tafel al diegenen die vijandschap 
tegen elkander koesteren, niet accepteert’.2 

In De Geestelijke Weide, wordt het volgende verhaal verteld uit 
het leven van bisschop Johannes van Amathus. De bisschop had 
een diaken, en op een feestdag, toen hij de Liturgie zou vieren, 
kreeg de diaken een woedeaanval en beledigde hij de bisschop in 
zijn gezicht. Toen het moment was aangebroken om de 
Voorbereidingsdienst uit te voeren en ze hun priestergewaad 
moesten aantrekken, ging de diaken niet naar de concelebratie uit 
schaamte voor wat hij tegen de bisschop had gezegd. De bisschop 
ging toen, als een goede herder, het verloren schaap opzoeken, en 
zei: ‘Tenzij diaken Epiphanius komt, zal er vandaag geen Liturgie 
zijn.’ Toen de diaken vervolgens gekomen was, omhelsde de 
goede herder hem en maakte een prostratie* (ter-aarde-werping) 
alsof hij degene was die in fout was. Hij trok zijn gewaden aan, en 
zei dat de liturgische waaier aan de diaken gegeven moest worden 

 
2 on Matthew, 16.9, PG 57.250-1. 



33 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

zodat hij bij hem zou staan tijdens de Goddelijke Liturgie. Na de 
Slotgebeden, nodigde hij de diaken uit om een maaltijd te delen, 
en vervolgens stuurde hij hem op weg in vrede. De familieleden 
van de bisschop mopperden hierover, maar de man van God 
berispte hen, en zei: ‘Zijn jullie vergeten dat toen Christus bespot 
werd Hij het misbruik niet vergold, en toen Hij geslagen werd Hij 
niet terugsloeg? [cf. 1 Pet. 2:23, Matt. 5:39]... Geloof mij, mijn 
kinderen, wanneer ik het onbloedige offer aanbied, voordat ik aan 
de voorbereidende ritus begin, is het mijn gewoonte om voor 
mezelf en voor jullie tot God te bidden. Maar vandaag, toen ik 
begon te bidden, liet ik de gebeden voor mezelf en voor u weg en 
bad ik, God smekend met tranen, om vergeving voor de diaken. 
Plots zag ik de goddelijke genade op het Altaar neerdalen. Als ook 
gij waardig geacht wilt worden zulke visioenen te zien, moet gij 
God het onbloedige Offer aanbieden met oprechte vergeving; want 
er is geen andere manier die zo direct naar Hem leidt.’3 

 

ii. Mijn hart is gereed, o God 
 

Voordat hij het eucharistisch Offer aanbiedt, moet de celebrant 
zichzelf als offer aanbieden: ‘Niemand is waardig om de machtige 
God te naderen Die zelf zowel Slachtoffer als Hoge Priester is, 
tenzij hij zich als levend en geheiligd offer aanbiedt aan God [cf. 
Rom. 12:1]... of tenzij hij een offer van lofzang en een berouwvolle 

 
3 John Eucratas and Sophronius the Sophist, Leimonarion to palaion [The ancient 

Spiritual Meadow], 3rd edn (Volos: Agioreitiki Bibliothiki, 1959), 'Concerning 
John, Bishop of Amathous in Cyprus', pp. 65-6. The fan (ripidion) was used in 
the old days by the deacon to keep flying insects away from the holy Cup. Its 
symbolism is related to the deacon because 'the ripidia and the deacons 
indicate the six-winged Seraphim' (St Germanus, Contemplation, PG 98.432D). 



34 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

geest [Ps. 50: 19] opgedragen heeft, het enige offer dat van ons 
gevraagd wordt door Hem die alles voor ons opofferde.’ Dit offer 
vereist dat de celebrant rein moet zijn in ziel en lichaam. De 
Alzuivere God is enkel behaagd met een offer aangeboden ‘met 
reine handen en met een verheven en gezuiverde geest’.4 

Als een priester de Heilige Mysteriën benadert zonder zichzelf 
eerst geofferd te hebben, nadert hij niet tot het ware Licht maar tot 
een brandend vuur (cf. Heb. 12:29). De heilige Theognostus 
schrijft: ‘Gij die waardig geacht zijt voor het goddelijke en 
eerbiedwaardige priesterschap, had uzelf eerst moeten offeren 
door de dood van de passies en hartstochten; enkel dan zoudt gij 
het levenschenkend en schrikwekkend Offer mogen benaderen, als 
gij niet zoals een strodoek (tondel) verbrand wilt worden door het 
goddelijke vuur.’ We offeren onszelf door de dood van de 
hartstochten, dus door inkeer. Daarom vermaant de heilige elke 
celebrant: ‘Eens gij witter dan sneeuw wordt (cf. Ps. 50:91), een 
stortvloed van tranen vergietend, en eens gij uw geweten wit 
maakt met de reinheid uws levens, nader dan tot dat wat Heilig is 
als één die heilig is.’ ‘Want zij die de Alzuivere God dienen, dienen 
heilig te zijn.’5 

De avond voor de Goddelijke Liturgie maakt de celebrant zijn 
hart gereed, alleen, oog in oog met God. Hij verbant elk gevoel van 
vijandschap en elke kwade gedachte, zuivert zichzelf door 
onthouding, wakend in gebed. De volgende ochtend, in de kerk, 
vraagt hij om kracht uit den hoge zodat hij kan naderen tot het 
Heilig Altaar en tegen de Heer kan zeggen: Mijn hart is bereid, o 
God, mijn hart is bereid; ik zal zingen en psalmzingen in mijn glorie. (Ps. 
107:2). 

 
4 St Gregory the Theologian, Homily 2, 95 and 4, 29, PG 35.497AB,5 56B. 
5 On the Priesthood, 13 and 18, Philokalia, vol. 2, pp. 361, 362—3; St Cyril of 

Alexandria, On Worship in Spirit and Truth, 7, PG 68.492A, 



35 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

 
Wanneer de tijd is aangebroken voor de goddelijke mystagogie, 

gaan de Priester en de Diaken uit de noordelijke deur van het 
heiligdom naar het schip van de kerk. Nadat ze voor de troon van 
de bisschop gebogen hebben, gaan ze voor de Koninklijke Deuren* 
staan en maken ze drie buigingen, ieder tegen zichzelf zeggend: O 
God, wees mij, zondaar, genadig,6 en ontferm U over mij. 

 

Vervolgens zegt de diaken: Meester, zegen. 
Priester: Gezegend is onze God, immer, nu en altijd, en in 

de eeuwen der eeuwen.  
Diaken: Amen. 
Priester: Eer aan U, onze God, eer aan U. Hemelse 

Koning, Trooster, Geest der waarheid, Die alomtegenwoordig 
zijt en alles vervult, Schatkamer van het goede, en Schenker 
van het leven, kom en verblijf in ons, reinig ons van alle 
smet, en red onze zielen, o Goede. 

Diaken: (de Trisagion gebeden) Heilige God, Heilige 
Sterke, Heilige Onsterfelijke, ontferm U over ons (drie maal). 

Eer aan de Vader en de Zoon en de Heilige Geest. Nu en 
altijd, en in de eeuwen der eeuwen. Amen. 

Alheilige Drie-eenheid, ontferm U over ons. Heer, wis 
onze zonden uit, Meester, vergeef ons onze ongerechtigheden, 

 
6 Luke 18:13. 



36 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Heilige, bezoek ons en genees onze zwakheden, omwille van 
Uw Naam: Heer, ontferm U; Heer, ontferm U; Heer, ontferm 
U. 

Eer aan de Vader en de Zoon en de Heilige Geest. Nu en 
altijd, en in de eeuwen der eeuwen. Amen. 

Onze Vader, die in de hemelen zijt, geheiligd zij Uw 
Naam, Uw Rijk kome, Uw Wil geschiede op aarde als in de 
hemel. Geef ons heden ons dagelijks brood en vergeef ons 
onze schulden, gelijk ook wij vergeven aan onze 
schuldenaren. En leid ons niet in bekoring, maar verlos ons 
van de kwade. 

Priester: Want van U is het koninkrijk, de kracht en de 
heerlijkheid, van de Vader en de Zoon en de Heilige Geest, 
nu en altijd, en in de eeuwen der eeuwen. 

Diaken: Amen. 

iii. De avondloze dag 

Wanneer de aangewezen tijd voor de Goddelijke Liturgie is 
aangebroken, ‘neemt de celebrant Kerós’* met de diaken naast hem. 

Kerós7 is de naam voor de korte ritus die plaatsvindt voor de 
iconostase.* Deze ritus is de voorbode van de Goddelijke Liturgie. 
Het symboliseert de tijd van Christus’ Menswording, en het 
herinnert ons eraan dat de tijd [kerós] vervuld is, en het Koninkrijk 
Gods nabij gekomen (Mc. 1:15).8 De ritus van Kerós bereidt ons dus 

 
7 The rite of the Kairos is modern. Ancient manuscripts of the Divine Liturgy 

begin with the Prayer of the Prothesis: O God, our God who sent forth the 
heavenly bread.... In the fourteenth century, the Diataxis of Patriarch Philotheos 
of Constantinople lays down that the priest who is going to serve says the 
following prayer: Lord, send forth your hand from the height of your dwelling 
place... (Trembelas, Leitourgiai, p. 1). See the prayers on pp. 99 and 42, below.  

8 Cf. St Germanus, Contemplation, PG 98.401A. 



37 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

voor om Christus de Koning te ontvangen en deel te nemen aan 
het feestmaal van Zijn Koninkrijk. 

Volgens Gods vooreeuwig raadsbesluit is ‘Hij Die zonder begin 
is, God het Woord’, op een bepaald moment in de tijd ‘mens 
geworden en (in de tijd) beginnen te bestaan’. De God van alle tijd 
wordt een ‘jong kind’. De Oude der Dagen (cf. Dan. 7:9) komt ter 
wereld en maakt alle dingen nieuw – nieuw leven, nieuw 
Koninkrijk, nieuwe tijd: ‘Wanneer de tijd van Uw verschijning op 
aarde aangebroken was... werd de heerschappij van Uw eeuwig 
Koninkrijk, dat zonder begin was, nieuw gemaakt.’9 

De gebeurtenis van de Menswording van het Woord breekt 
doorheen de tijd en herschept deze. De Tijdloze wordt bekleed in 
tijd; de tijd wordt gastheer van de Ene die buiten de tijd is. De 
heilige Moeder Gods wordt de plaats waarin ‘ruimte en tijd nieuw 
worden gemaakt’. Binnen deze herschapen tijd, ervaren we de 
nieuwe Gebeurtenis, i.e. de overwinning van liefde over tijd en 
dood: ‘Wij vieren dat de dood is ter dood gebracht, de Hades 
vernietigd is, heden het begin is van het eeuwige leven, en vol 
vreugde bezingen wij de Oorzaak.’10 

Na de Opstanding van Christus, heerst het Leven in plaats van 
de dood, en de eeuwigheid heerst binnen de tijd. Het is deze 
overwinning van Christus die we in de Goddelijke Liturgie vieren, 
dat een voortdurende Pasen is: ‘Het is altijd Pasen.’ Daarom is de 
zondag als dag van de Opstanding des Heren bij uitstek de dag 
van het eucharistische Mysterie (in het Grieks, de “Heerste” dag). 
Zondag symboliseert de overstegen tijd, want het is zowel de 
eerste dag van de schepping als de achtste (eeuwige) dag, van het 
Koninkrijk. Het is de ‘dag zonder avond, onophoudelijk en 
oneindig. Het is niet zozeer dat het nog niet bestaat, maar dat het 
nog in bestaan zal komen. Neen: het bestond reeds vóór alle 

 
9 Matins of Christmas: Lauds,* Kontakion* and Doxastikon* at Lauds. 
10 Apolytikion,* 2 July; Easter Canon, ode 7. 



38 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

eeuwen, het bestaat nu, en het zal blijven bestaan tot in alle 
eeuwen.’11 

‘De dag des Heils breekt aan’ vanop de Tafel des Levens. Dit is 
de achtste dag, de dag van de tijd die komen zal, dat zichzelf zal 
openbaren ‘wanneer deze vergankelijke en vluchtige tijd ophoudt 
met bestaan’. De dag van de Goddelijke Liturgie is de dag van het 
Koninkrijk die komt, en nu is (Joh. 4:23). Want in de Liturgie, 
herbeleven we gebeurtenissen uit het verleden en zeggen we dank 
voor komende gebeurtenissen die ons reeds geschonken zijn: 
[daar] Gij ons Uw Koninkrijk geschonken hebt, danken wij U voor dit 
alles.12 

Net zoals de profeten voorlopers waren van de komst van 
Christus in het vlees en zij de mensheid voorbereid hebben om 
Hem te ontvangen, zo is Christus Zelf de ‘voorloper van Zijn 
geestelijke aanwezigheid’ geworden. Door Zijn eigen onderricht 
leidt Hij onze zielen uit om Zijn geopenbaarde en goddelijke 
komst te ontvangen. Deze komst wordt onophoudelijk door Hem 
volbracht, aangezien Hij hen die waardig zijn, omvormt van het 
vleselijke naar het geestelijke door middel van de deugdzaamheid; 
en aan het einde der tijden zal Hij dit openlijk volbrengen wanneer 
Hij die dingen openbaart die totnogtoe verborgen waren voor de 
gehele mensheid.’13 

Wat Christus verwezenlijkt heeft door zijn Incarnatie, ervaren 
wij op sacramentele wijze bij de Goddelijke Liturgie: Hij Die is en 
Die was, onthult Zich aan ons als Hij Die komen zal (Open. 4:8), 
aangezien de Liturgie aan alle met rede begaafde wezens de 

 
11 St John Chrysostom, On I Timothy, 5.3, PG 62.530; St Basil the Great, 

Hexaemeron, 2.8, PG 29.52A; St Symeon the New Theologian, Ethical Discourse 
1, 1, SC 122, p. 182. 

12 Cf. St John of Damascus, Homily on the Dormition, 3, 3, PG 96.757B; St Gregory 
of Nyssa, On Psalm 2, 5, PG 44.504D—505AD; Divine Liturgy, Anaphora. 

13 St Maximus the Confessor, Two Hundred Texts on Theology, 2.29, PG 
90.1137CD (Philokalia, vol. 2, p. 144). 



39 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

mogelijkheid biedt ‘het onuitsprekelijke mysterie van eeuwig 
welzijn’14 samen met Christus te ervaren. 

De Goddelijke Liturgie is een synaxis, een samenkomen: alle 
kinderen van God komen samen op één plaats, de plaats waar 
hemel en aarde, het verleden, heden en de toekomst allemaal 
samen vieren. De synaxis van de Kerk strekt zich ‘niet enkel over 
de gehele wereld, maar ook over alle tijden uit’.15 

 
 

Vervolgens zeggen priester en diaken deze troparen met 
inkeer: 

Priester: Ontferm U over ons, o Heer, ontferm U over ons. 
Omdat wij van alle rechtvaardiging verstoken zijn, bieden 
wij, zondaars, U, Meester, dit smeekgebed aan: ontferm U 
over ons. 

Diaken: Eer aan de Vader... Heer, ontferm U over ons, 
want op U vertrouwen wij. Wees niet te zeer op ons 
vertoornd, en wees onze overtredingen niet indachtig, maar 
zie ook nu op ons neer als Barmhartige en verlos ons van 
onze vijanden: want Gij zijt onze God, en wij zijn Uw volk, 
allen zijn wij het werk van Uw handen, en Uw Naam roepen 
wij aan. 

Priester: Nu en altijd,... Open voor ons de poort der 
barmhartigheid, gezegende Moeder Gods (dit zeggende, opent 
de diaken het voorhangsel). Laat ons, die op u hopen niet 
afdwalen. Mogen wij door u uit de gevaren bevrijd worden: 
want gij zijt de redding van het volk der christenen. 

 

 
14 Ibid. 1.56, PG 90.1104C (Philokalia, vol. 2, p. 125). 
15 St John Chrysostom, On Psalm 44, 3, PG 55.203. 



40 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

iv. De Godsbaarster: de poort die uitziet op het oosten 

De poort die Christus doorging om in de wereld te komen, was 
Zijn liefde voor de mensheid. Het is over deze goddelijke liefde 
dat de heilige Simeon de Nieuwe Theoloog spreekt, wanneer hij 
vraagt dat het ook ons een deur moge zijn om Christus dicht bij 
ons te brengen: ‘O goddelijke liefde, waar houdt gij Christus vast? 
Waar verstopt gij Hem?... Open ook voor ons, in onze 
onwaardigheid, een kleine deur, opdat wij Christus mogen 
aanschouwen, Die voor ons geleden heeft... Doe ons open, daar gij 
de Poort naar Zijn openbaring in het vlees zijt geworden; gij hebt 
de overvloedige en vrijwillige barmhartigheid bedwongen van 
onze Meester om de zonden van ons allen te dragen... Maak uw 
verblijf in ons, opdat door u de Meester kome en ons bezoeke in 
onze geringheid, terwijl gij ons voorgaat om Hem te ontmoeten.’16 

De deur van liefde waar Christus doorheen trad om in de 
wereld te komen, werd geopend door de Moeder Gods. Haar 
heiligheid bracht goddelijke genade aan de mensheid. Door haar 
bediening in het mysterie van de goddelijke heilsorde, werd de 
Moeder Gods de ‘Poort die uitziet op het oosten’ (cf. Ezech. 46:1-
12); de ‘Poort die uitziet op het oosten’ waaruit het Leven voor de 
mens opstraalde, en de duisternis des doods uiteendreef. Op de 
dag van haar geboorte, viert de Kerk feest want ‘de Poort die 
uitziet op het oosten’ is geboren; ze ‘wacht op de intocht van de 
Hogepriester, zij die alleen de enige echte Christus ter wereld 
brengt, voor het heil onzer zielen.’17 

De Hooggezegende Moeder Gods is de maagdelijke Poort 
waaruit het licht van de goddelijke barmhartigheid opstraalt: 
‘Door u, o barmhartige Alreine, verkreeg de menselijke natuur de 

 
16 Catechesis 1, SC 96, p. 232. 
17 St John of Damascus, On the Birth of the Mother of God, Homily 2, 7, PG 
96.689D; Vespers,* 8 September. 



41 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Genade.’18 Daarom vragen wij aan de Moeder Gods, voordat de 
Liturgie begint, de poort van haar moederlijke liefde te openen, 
opdat Christus in ons kan binnentreden en wij in Christus. 

 

Diaken: Heer, ontferm U. (12x). Eer aan de Vader,... 
Nu,... 

De priester en diaken maken het kruisteken en buigen 
zich driemaal.  

 

v. Het Kruis: Christus’ heerlijkheid 

Wanneer een christen het kruisteken maakt, verkondigt hij 
Christus’ overwinning over de dood en de duivel. Het Kruis ‘is 
een bron van grote vreugde geworden en een schutsmuur tegen 
elk gevaar... Het Kruis heeft de dood ter dood gebracht, de vesting 
van de duivel met de grond gelijk gemaakt... en de hele wereld 
bevrijd die onder veroordeling stond.’ Het Kruis ‘opende de 
poorten des hemels’ en ‘plaatste de mensheid aan de rechterhand 
van de troon van God’.19 

Door het Kruis, werd de liefde van de Drievuldige God aan de 
mens geopenbaard: ‘Het Kruis is de wil van God de Vader, de 
glorie van de eniggeboren Zoon, de vreugde van de Heilige Geest. 
Het Kruis is het sieraard der engelen, de standvastigheid der Kerk, 
de trots van de Apostel Paulus, de schutsmuur der heiligen en het 
licht van de gehele wereld.’ Daarom ‘maken alle gelovigen 
voortdurend het kruisteken op het meest prominente deel van het 

 
18 Octoechos,* Tone 8, Wednesday Matins, Canon, ode 6. 
19 St John Chrysostom, To the Jews and Pagans, 10, and Against the Jews, 3.4; PG 

48.827, 867. 



42 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

lichaam, het voorhoofd. Op die manier, wordt het elke dag op hun 
gegrift, en dragen ze het mee, net zoals het gegrift zou staan op 
een triomfmonument.’20 ‘christenen die in Christus geloven, 
maken het kruisteken niet achteloos of respectloos, maar met de 
volledige aandacht, met zorg, vrees en beven, met vrome 
toewijding... Want overeenkomstig met de eerbied die eenieder 
toont aan het Kruis, ontvangt hij ook kracht en hulp van God.’21 

 

vi. Verheerlijk God in uw lichaam 

We zeiden eerder al dat de celebrant zich naar geest en lichaam 
voorbereidt: hij vast,* hij waakt, hij bidt. Elke christen dient een 
soortgelijke voorbereiding te treffen. Net zoals de ziel, moet ook 
het lichaam voorbereid worden om deel te nemen aan het 
eucharistisch offer en om de verheven Bezoeker Die Christus is te 
ontvangen. Het lichaam is dus geen passieve toeschouwer van de 
Goddelijke Liturgie, maar neemt actief deel aan de viering. 

De heilige Paulus zegt dat ons lichaam een tempel is van de 
Heilige Geest, en spoort ons aan God in die tempel te 
verheerlijken: Zo verheerlijkt dan God in uw lichaam en in uw geest, 
welke van God zijn (1 Kor. 6:20). In de Goddelijke Liturgie wordt de 
Heer verheerlijkt in het lichaam van de christen. Door onze 
bewegingen of door stil te staan, door onze woorden of ons 
stilzwijgen, verheerlijken wij de Heer.  

Op dit moment maken de priester en diaken het kruisteken en 
buigen ze driemaal. Er zijn twee verschillende soorten van 
buigingen of prostraties: de kleine buiging waar hiernaar 

 
20 Ibid. On the name 'cemetery', 2, PG 49.396-7, and To the Jews, 9, PG 48.826 
21 St Symeon the New Theologian, Homily 1, 4, Ta evriskomena (Thessaloniki: 

Rigopoulos, 1969), pp. 31-2. 



43 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

verwezen wordt, en de volledige buiging, i.e. de teraardewerping. 
Bij een kleine buiging, maken we een kruisteken en buigen we 
voor de Heer en de heiligen, buigend vanaf de middel. Bij een 
volledige prostratie, ook ‘knieval’ of ‘teraardewerping’ genoemd, 
werpen we ons ter aarde. Door deze handeling van de knieval, 
vereert het geschapene nederig de grootsheid van de Schepper. 

In zijn beschrijving van de Liturgie in het Koninkrijk, zegt 
Johannes de Evangelist dat wanneer het Lam, dat wil zeggen 
Christus, de verzegelde rol nam, de vier dieren en de vierentwintig 
oudsten (presvyteroi) voor het Lam neervielen, ieder een harp 
vasthoudend en gouden kommen gevuld met wierook, welke de gebeden 
der heiligen zijn; en zij zongen een nieuw lied (Openb. 5:8-9). Volgens 
de uiteenzettingen van de Vaderen, symboliseren de vier dieren de 
engelenwereld, en de oudsten de zegevierende Kerk.22 Zo buigen 
wij die nog op aarde strijd voeren, samen met de engelen en de 
heiligen, neer voor het Lam Dat ons door Zijn offer naar de troon 
van God heeft verheven. We vallen ter aarde, laten ons voorhoofd 
op de grond rusten, en worden zelf goede aarde, bereid om 
Christus te ontvangen (cf. Luc. 8:8).  

Het lichaam werkt mee aan de aanbidding van God. Aan de 
dwaalleraar Barlaam, dewelke beweerde dat handelingen die de 
ziel en het lichaam gemeen hebben een belemmering vormen voor 
het gebed, antwoordt de heilige Gregorius Palamas: ‘Men zou 
tegen iemand die zulke beweringen maakt, kunnen zeggen dat 
iemand die zich bezighoudt met het gebed van het hart, niet moet 
vasten, noch moet waken, noch moet knielen... evenmin moet hij 
een staande positie behouden of dergelijke ascetische oefeningen 
doen.’ Maar de heilige gaat verder, ‘wanneer we gebed cultiveren, 

 
22 See Arethas of Caesarea, Commentary on the Apocalypse (Athens, 1845), pp. 57, 

67, 70 



44 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

hebben we zeker de lichamelijke strijd nodig die wordt 
voortgebracht door het vasten, het waken en dergelijke.’23 

Door de lichamelijke strijd, draagt ons gebed vrucht. Wij 
zeggen tegen Christus: Aanzie mijn ellende, en mijn moeite en neem 
weg al mijn zonden (Ps. 24:18). En (volledige) prostraties zijn bij 
uitstek een uitdrukking van strijd en nederigheid. 

 

Vervolgens vereren priester en diaken, met het hoofd 
onbedekt, de heilige iconen van de iconostase. 

Bij het vereren van het icoon van Christus, zeggen ze: Wij 
vereren Uw reine icoon, o Goede, en wij vragen vergeving van 
onze zonden, Christus God. Het behaagde U immers om vrijwillig 
in het vlees het kruis te bestijgen, om Uw schepselen te verlossen 
uit de slavernij van de vijand. Daarom roepen wij U dankbaar toe: 
Gij hebt alles met vreugde vervuld, onze Heiland, Die gekomen zijt 
om de wereld te redden. 

Het icoon van de Godsbaarster vererend, zeggen ze: Gij, 
die de bron zijt der Barmhartigheid, acht ons uw medelijden 
waardig, Moeder Gods. Zie neer op het volk dat gezondigd heeft, 
toon zoals altijd uw macht. Want op u hopend roepen wij u het 
‘Verheug u’ toe, zoals eens Gabriel, de aanvoerder der 
onlichamelijken.  

Het icoon van de Voorloper vererend, zeggen ze: De 
gedachtenis van een rechtvaardige wordt gevierd met hymnen, 
maar u volstaat het getuigenis des Heren, o Voorloper. Want gij 
toonde u waarlijk eerbiedwaardiger dan de profeten, omdat gij 
Hem die gij predikte mocht dopen in de wateren. En nadat gij 
geleden had voor de waarheid, hebt gij vol vreugde de blijde 
boodschap gebracht aan hen in de Hades, dat God in het vlees is 

 
23 In Defence of the holy Hesychasts, 2.2.4 and 2.2.6, Chrestou, vol. I, pp. 510, 512. 



45 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

verschenen, Die de zonde der wereld wegneemt en ons de grote 
genade verleent. 

Ze vereren vervolgens het icoon van de patroonheilige (of 
van de feestdag) van de tempel, waarbij ze het apolytikion* 
tot de Heilige of ter ere van de feestdag opzeggen.* 

vii. We zien de Heer en de heiligen door de iconen 

Wanneer we ons voorbereiden om aan de goddelijke eredienst 
deel te nemen, vereren we de heilige beeltenissen van de Heer, de 
Alheilige Moeder Gods, de eerbiedwaardige Voorloper en de 
andere heiligen. De iconen herinneren ons aan het mysterie van de 
goddelijke economie in zijn geheel, want ‘wat de Heilige Schrift is 
voor de geletterden, is de icoon voor de ongeletterden, en wat het 
woord is voor ons gehoor, is het icoon voor ons zicht’.24  

Volgens de hymnografie van de Kerk werd het eerste icoon van 
de Heer onthuld in Zijn mensworden, en de eerste iconograaf was 
de Godsbaarster: ‘Het onomvatbare Woord des Vaders werd 
omvat, en nam het vlees aan uit u, o Godsbaarster; en Hij herstelde 
het bezoedelde beeld [dus, de mens] tot zijn oorspronkelijke glorie, 
en vermengde het met de goddelijke schoonheid. Daarom belijden 
wij ons heil [door Christus’ Menswording], in daad door het uit te 
beelden [door de heilige iconen], en in woord door het te 
verhalen.’25 

Het woord van het Evangelie en het ‘woord’ van de heilige 
iconen helpen ons het mysterie van de goddelijke economie van 
dichtbij te ervaren: ‘Wanneer onze fysieke ogen naar een icoon 
kijken, zijn ons verstand en de geestelijke ogen van ons hart 
gericht naar het mysterie van de goddelijke economie van de 

 
24 St John of Damascus, In Defence of the holy Icons, 1.17, PG 94.1248C 
25 Kontakion for the Sunday of Orthodoxy. 



46 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Incarnatie.’26 Door middel van de heilige iconen, zien we de Heer 
en de heiligen. We spreken met hen: ‘De heilige Apostelen zagen 
de Heer met hun fysieke ogen; anderen zagen de Apostelen, en 
nog anderen zagen de heilige martelaren. Maar ook ik verlang 
ernaar om hen met mijn ziel en lichaam te aanschouwen en om 
hen als medicijn te hebben tegen elke ziekte... Omdat ik een mens 
ben en een lichaam heb, verlang ik ernaar om ook op een fysieke 
manier het heilige te zien en ermee te communiceren.’27 

De iconen leiden ons tot het verheerlijken van God: ‘Wanneer 
gedachten mij verstikken als ware het vele doornen, ga ik de kerk 
binnen, het ziekenhuis van onze zielen. Daar trekt de schoonheid 
van de iconografie mijn zicht tot zich en verblijdt het mij evenals 
het zicht van een groene weide, en zonder dat ik het opmerk zet 
het mijn ziel aan tot het prijzen van God. Ik heb de volharding van 
de martelaar gezien en de kroon die hij in ruil daarvoor ontving, 
en de begeestering om hem met ijver na te volgen, brandt als een 
vuur in mijn binnenste. Door de martelaar val ik ter aarde en 
aanbid ik God, en verkrijg zo het heil.’28 

Het kerkgebouw vormt met haar heilige iconen de ruimte 
waarin de Goddelijke Liturgie gevierd wordt. Daar leven en 
vertoeven wij samen met de Moeder Gods en al de heiligen.  

 
 

 
Na het vereren van de iconen, gaan de priester en diaken met 

gebogen, onbedekt hoofd voor de heilige deuren staan. En de 

 
26 St John of Damascus, Against the Iconoclasts, 13, PG 96.1360B. 
27 Ibid. In Defence of the holy Icons, 1.36, PG 94.1264BC 
28 Ibid. 1.47, PG 94.1268M. 



47 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

diaken zegt: Laat ons bidden tot de Heer.  
 

e priester zegt het volgend gebed: 
Heer, strek Uw hand29 vanuit Uw woning in den hoge 
en sterk mij voor het dienstwerk, dat ik voor U ga 

verrichten, opdat ik zonder veroordeling voor Uw 
ontzagwekkend Altaar treed om de onbloedige eredienst te 
voltrekken. Want van U is de kracht en de heerlijkheid, in de 
eeuwen der eeuwen. 

Diaken: Amen. 
De priester doet (eventueel) een kleine wegzending. 

viii. Priesterschap: de bediening van de eredienst 

Het vieren van de onbloedige eredienst is het werk van Christus 
de Hogepriester. Hij is de hand van God de Vader, waar de 
priester de Heer om vraagt neer te zenden vanaf de troon des 
Vaders: ‘De Zoon is de alvermogende en machtige hand des 
Vaders’. De priester, staande voor het heilig Altaar, is een icoon 
van Christus.30 ‘Degene die de Gaven verandert in het Lichaam en 
Bloed van Christus, is niet een of andere mens, maar Christus Zelf 
die voor ons gekruisigd werd. De priester staat als een type van 
Christus, en verkondigt die woorden [die Christus bij het Laatste 
Avondmaal zei], maar de macht en genadegave behoren toe aan 
God.’31 

 
29 Ps. 143:7. 
30 St Methodius of Olympus, On things generate, 7, PG 18.341A. St Maximus the 

Confessor writes to a bishop: 'It has been given to you, holy Father, to bear the 
icon of Christ upon earth' (Letter 30, PG 91.624B). 

31 St John Chrysostom, On the Betrayal of Judas, 1.6, PG 49.380 

D 



48 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Bij de Goddelijke Liturgie, ‘wordt alles uitgevoerd door de 
Vader en de Zoon en de Heilige Geest. De priester verleent zijn 
tong en biedt zijn hand aan’, om het grote Mysterie te bedienen. 
Bijgevolg, ‘is de priester slechts een bedienaar... Dit is in feite wat 
het priesterschap is – een ambt dat het heilige (de Mysteriën van 
de Kerk) bedient.’32 

Nu vraagt de priester aan Christus om hem te sterken om Zijn 
bediening van de eredienst uit te voeren. Christus kwam werkelijk 
niet in de wereld om gediend te worden, maar om te dienen: Ik ben 
in het midden van u als een die dient (Luc. 22:27). En de bediening die 
Christus de mens aanbiedt, is het Mysterie van de goddelijke 
economie van Zijn Menswording. Deze bediening wordt echter 
voortgezet bij de Goddelijke Liturgie. Daarom wordt de 
Goddelijke Liturgie in dit gebed, Christus’ bediening genoemd. 

De Heer is in het midden van ons als een die dient. Toch diende 
Christus ‘niet enkel in het huidige leven, toen Hij kwam en 
Zichzelf openbaarde in de vorm van de zwakke menselijkheid... 
maar ook in het komende leven, wanneer Hij met macht zal 
komen en Zichzelf zal openbaren in de heerlijkheid Zijns Vaders,... 
dan zal Hij wederom Zichzelf omgorden en hen aan tafel doen 
aanzitten, en Hij zal komen en hen dienen’ (Luc. 12:37).33 

 

*  *  *  
In een dertiende-eeuws manuscript wordt het volgende gebed 

vermeld van een priester die de ritus van de Kerós uitvoert: ‘O 
God, onze God, onzichtbaar voor de Cherubijnen en onbegrijpelijk 
voor de Serafijnen en ongenaakbaar voor alle machten des hemels, 
die in Uw onuitsprekelijke liefde voor de mensheid en 

 
32 St John Chrysostom, On John, 86.4, PG 59.472; St Nicholas Cabasilas, Comm. 
Liturgy, 46, PG 150.469A 
33 St Nicholas Cabasilas, On the Life in Christ, 4, PG 150.620B 



49 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

ondoorgrondelijke goedheid Uzelf hebt verenigd met onze 
armzaligheid en onze geringheid, en aan ons, Uw zondige en 
onwaardige dienaren, het grondbeginsel van het priesterschap 
hebt verleent: daar Gij goed zijt en vrijgevig in genade, sterk Gij 
mij, o menslievende Heiland, nu ik mij voorbereid op de eredienst 
van de goddelijke genade die mij is toevertrouwd. Want ik kom 
vóór Uw heilig en vreeswekkend Altaar staan, niet vertrouwend 
op mijn eigen kracht of reinheid, maar vertrouwend in de 
grenzeloze oceaan van Uw barmhartigheid. Want mijn zonden 
zullen niet zegevieren over de veelheid Uwer erbarmingen.’ 

‘Daarom bid ik U, o menslievende Meester, kleed mij, Uw 
onwaardige dienaar, met dit priestergewaad en met de genade van 
Uw goddelijke en Alheilige Geest. Verlicht de ogen van mijn 
verstand, dat ik de gloed mag zien van de helderheid Uwer genade; 
geef mijn tong de klaarheid om U feilloos de lof te zingen; laat mijn 
verstand niet afdwalen, bevrijd mijn geest van vergeetachtigheid, 
bewaar mij volledig in Uw heiligheid en vervul mijn verzoeken, o 
heilige Heer; ontvang mijn offer als smetteloze wierook en een heilig 
brandoffer, en schenk mij de zoetheid Uwer schoonheid. 

‘Zend neer een engel des lichts om samen mee te vieren en mij te 
sterken, opdat ik het woord Uwer waarachtige wijsheid recht moge 
verkondigen en waardig geacht moge worden om Uw hemelse en 
onsterflijke Mysteriën te ontvangen; en opdat ik, door hen verlicht 
zijnde naar lichaam en ziel, waardig geacht moge worden om van 
Uw eeuwige goederen te genieten met hen die Uw verordeningen 
waarlijk liefgehad en gevolgd hebben. Want Gij hebt gezegd, o 
Meester, dat wat iemand in Uw Naam vraagt, hij het vrijelijk van 
God, Uw mede-eeuwige Vader, zal ontvangen. Daarom bid ook ik, 
een zondaar, Uw Godheid, terwijl ik mijn priestergewaad aantrek: 
geef mij wat mij tot mijn heil is, in wat ik van U vraag, o Heer.  



50 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Want Gij zijt de Minnaar der mensen, en zijt verheerlijkt tezamen 
met Uw beginloze Vader, en Uw Alheilige, goede en levendmakende 
Geest, nu en altijd en in de eeuwen der eeuwen. Amen.’34 

 

a de wegzending, keren de priester en diaken zich naar 
het volk en buigen het hoofd om vergeving te vragen. 

Vervolgens gaan ze het heiligdom binnen, ieder zeggend: Ik 
zal binnentreden in Uw huis, ik zal mij buigen voor Uw 
heilige tempel in vreze voor U.35 

Ze buigen drie maal voor het Heilig Altaar; dan kust de 
priester het Evangelie en de Heilige Tafel, terwijl de diaken 
enkel de rechterhoek van de Heilige Tafel kust. 

 

ix. De celebrant gaat de hemel binnen 

De kerk is gebouwd naar het beeld van de gehele kosmos. Het 
schip is een beeld van de aarde, en het heiligdom een beeld van de 
hemel: ‘De gehele schepping met de door God geschapen wezens... 
is in zekere zin een kerk dat niet met handen gebouwd is, en deze 
wordt met grote wijsheid afgebeeld in de kerk die met 
mensenhanden gemaakt is. Als heiligdom heeft het de hemelse 
wereld die aan de hemelse machten is toegewezen, terwijl het als 

 
34 Trembelas, Leitourgiai, pp. 228-9. 
35 Ps. 5:8. 

N 



51 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

schip deze (materiele) wereld heeft, dewelke voorbehouden is aan 
degenen die het gegeven is zintuiglijk te leven.’36 

De celebrant gaat nu het heiligdom binnen, dat de hemel zelf 
symboliseert. Daar zal hij zijn bovenaardse bediening vervullen. 
‘Daarom moet de priester zo rein zijn, alsof hij in het midden der 
engelenscharen in de hemel zelf staat.’37 

Gods liefde voor de mensheid, die elke christen roept om met 
Hem aan de Tafel des Levens te zitten, roept nu de celebrant om 
het Heilige der Heiligen te betreden en het heilig altaar te vereren. 
Maar de ziel van de celebrant durft de troon van God niet zonder 
ontzag te benaderen: ‘De heilige en reine ziel zegt, “Heer, 
onophoudelijk val ik in aanbidding voor U neer in de gewijde 
tempel Uwer heerlijkheid, daar ik Uw mensenliefde ten deel val, 
en beschermd word door Uw rechterhand. En de vreze voor U 
altijd meedragend, sta ik het niet toe het te verliezen, omwille van 
vrijmoedigheid die in mij zou opgewekt worden door Uw 
menslievendheid.”‘38 

x. De werkplaats van de gaven van de Heilige Geest 

In het midden van het heiligdom staat het altaar, dat de Heer aan de 
hemelse machten toevertrouwt rein en heilig te houden. Abba 
Leontius vertelt in De Geestelijke Weide: ‘Op een zekere zondag ging 
ik naar de kerk om de communie te ontvangen. Toen ik binnenging, 
zag ik rechts van het altaar een engel staan... en ik hoorde een stem 
zeggen, “Vanaf het moment dat dit altaar werd gewijd, is het mijn 
taak geweest om hier te vertoeven.”‘39 

 
36 St Maximus the Confessor, Mystagogy, 2, PG 91.669AB 
37 St John Chrysostom, On the Priesthood, 3.4, PG 48.642 
38 St Athanasius the Great, On Psalm 5, PG 27.76A. 
39 John Eucratas, Leimonarion [The Spiritual Meadow], 4, PG 87iii.2856BC. 



52 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Het heilig altaar is ‘de grens tussen hemel en aarde’. Het is ‘de 
troon der heerlijkheid en het verblijfsplaats van God, de werkplaats 
van de gaven van de Heilige Geest.’40 Het is de bron van het 
Paradijs waaruit de Gave der Liefde van de Meester vloeit. ‘In het 
Paradijs van Eden, ontsprong er een bron waaruit materiële wateren 
vloeiden. Vanuit de heilige Tafel, ontspringt er een bron waaruit 
geestelijke wateren vloeien. Bij deze bron worden er bomen 
gepland... die tot aan de hemel reiken. Bomen die immer vruchten 
dragen, rijp en eeuwigdurend.’ ‘Aan deze geheiligde Tafel... 
ontspringt een bron die geestelijke bronnen voortbrengt, en die 
zielen bewatert en naar de hemel opheft.’41 

Tijdens de Goddelijke Liturgie, ontdekt de priester dat ‘deze 
Tafel vervult is van geestelijk vuur: net zoals er uit bronnen water 
stroomt, zo ook komt er uit deze Tafel een onbeschrijfelijke vlam 
voort’, ‘een vlam die verkwikkend is voor de heilige’42 bedienaars 
van Christus. 

Bij het Mystieke Avondmaal, werd de alzuivere hand van 
Christus onze Meester, een vreeswekkend Altaar, meer verheven 
dan de hemelen. Bij de Goddelijke Liturgie, wanneer wij gelovigen 
naderen om de Communie te ontvangen, naderen we de alzuivere 
hand van Christus, net zoals de twaalf leerlingen dat deden. Want 
‘altaren beelden de hand van de Heiland uit. En het Brood van de 
gewijde Tafel ontvangen we als het Lichaam van Christus, alsof we 
het zouden ontvangen vanuit Zijn alzuivere hand... daar Hij Zelf 
Priester en Altaar en Offer is.’43 

 
40 St Germanus, Contemplation, PG 98.421C; St Symeon of Thessaloniki, 

Consecration, 111, PG 155.316D,C. 
41 St John Chrysostom, On John, 46.4, PG 59.261; St Gregory Palamas, Homily 56, 

8, Oikonomou, p. 209. 
42 St John Chrysostom, On the Incomprehensible, 6.4, PG 48,756; Octoechos, 

eirmos* of tone 1, ode 8. 
43 St Nicholas Cabasilas, On the Life in Christ, 3, PG 150.577D—580A. 



53 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Het onbloedig offer wordt voortdurend aangeboden, op veel 
verschillende tijdstippen en plaatsen. Maar de aanwezigheid van de 
ene Christus doet het verschil in tijd en ruimte te niet. De Kerk 
nodigt ons uit om met verlangen naar de ene Bron des levens te 
snellen: ‘Spoed u dan tot de Tempel Gods, naar het Altaar, als tot de 
ene Jezus Christus.’44 

 
44 St Ignatius of Antioch, Magnesians, 7, PG 5.668C 



54 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

2. HET KLEDEN VAN DE CELEBRANTEN 

ervolgens nemen priester en diaken elk hun albe 
(sticharion*), richten zich naar het Oosten en maken 

drie buigingen, telkens zeggend: God, wees mij zondaar1 
genadig en ontferm U over mij. 

Dan gaat de diaken naar de priester met zijn gewaden en 
zegt met gebogen hoofd: Zegen, meester, het stichaar met het 
orarion*. 

De priester bezegelt ze met het teken van het kruis en 
zegt: Gezegend is onze God, immer, nu en altijd, en in de 
eeuwen der eeuwen.  

De diaken: Amen. En nadat hij de rechterhand van de 
priester gekust heeft, begeeft hij zich naar het diakonikon (de 
sacristie) om zich aan te kleden. 

i. De priestergewaden zijn heilig en geven heiligheid door 

Elke mens die buiten de Kerk leeft, is ontbloot van de goddelijke 
genade. Als onderkomen heeft hij niet het huis Gods, maar het 
oord des doods. Hij is zoals de bezetene in het land der 
Gadarenen: Hij was met geen klederen gekleed, en verbleef in geen huis, 
maar in de graven. (Luc. 8:27). Door de Doop wordt men echter 
bekleed met een door God geweven gewaad: Gij allen die in 
Christus zijt gedoopt, hebt u met Christus bekleed (Gal. 3:27). 

 
1 Luke 18: 13. 

V 



55 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Nadat de priester de goddelijke genade voor zichzelf heeft 
ontvangen door de Doop, en nadien bij zijn priesterwijding, 
ontvangt hij het nogmaals om het ditmaal de wereld aan te bieden. 
Door het Mysterie van wijding wordt de mens een rentmeester der 
Genade (ikonómos, hij die beheert, toeziet en verdeelt). Deze 
verheven bediening van de celebrant in de Heilige Mysteriën 
wordt uitgebeeld door de priesterlijke gewaden. 

Reeds in het Oude Testament wordt de heiligheid van 
priestergewaden benadrukt. De profeet Ezechiël zegt, Laat de 
gewaden niet aanraakt worden [door de leken] waarin [de 
erediensten door de priesters] gediend wordt, want ze zijn heilig 
(Ezech. 42:14). 

Op de dag van zijn wijding, trekt de priester voor het eerst ‘de 
heilige lange tuniek aan... en de priesterlijke bekleding van de 
Heilige Geest’.2 Vanaf die dag neemt hij, elke keer dat hij zich 
voorbereidt om de eredienst te vieren, de heilige gewaden een 
voor een, zegent hij ze met het kruisteken, kust ze en doet hij ze 
aan. Met deze handelingen laat hij zien dat de heilige gewaden 
‘heilig zijn, en gezegend door het Kruis van Christus, en het 
dragen ervan geeft heiligheid door’. Dit is de reden waarom hij, 
die de heilige gewaden met vrome liefde behandelt en ze kust ‘een 
geloofswerk verricht, en gered zal worden, net zoals zij die eertijds 
de zoom van Christus’ gewaad aanraakten, geheeld werden’ (cf. 
Matt. 14:36).3 

De gelovigen aanzien de priesterlijke gewaden met vroomheid, 
omdat ze heilig zijn. Door zijn priesterlijke gewaden te dragen, 
herinnert de priester ons eraan dat, hoewel hij van deze wereld 
komt, hij niet alleen tot deze wereld behoort. Staande tussen de 

 
2 Eusebius of Caesarea, Church History. 10.4. PG 20-349A. 
3 St Symeon of Thessaloniki, On the holy Liturgy, 83, PG 155.261C, and Responses 

to Archbishop Gabriel, 29, PG 155.880C. 



56 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

mens en God in, is hij een brug waarlangs onze gebeden opstijgen 
tot de Allerhoogste en de gaven Gods neerdalen. 

 
 

e priester neemt zijn albe (stichaar*, wit onderkleed), 
zegent het met het kruisteken en zegt: Gezegend is onze 

God, immer, nu en altijd, en in de eeuwen der eeuwen. 
Amen. 

En terwijl hij zich er mee bekleed, zegt hij: Mijn ziel 
verheugt zich in de Heer, want Hij heeft mij een kleed van 
verlossing aangedaan en mij bekleed met een gewaad van 
vreugde; Hij heeft mij als een bruidegom een kroon opgezet, 
en als een bruid met sieraden getooid4. 

ii. Christus: het gewaad des hemels 

De celebrant is verblijd en verheugd zich, omdat de Heer hem 
kleedt in een kleed van verlossing en een gewaad van vreugde. Hij 
dankt Christus, Die Zelf getooid is in schoonheid... boven alle 
zonen der mensen (Ps. 44:3), want Hij tooit hem met Zijn eigen 
schoonheid: Hij heeft mij... als een bruid met sieraden getooid. Het 
sieraad der bruid, der ziel dus, is de Bruidegom Zelf, ‘Christus, het 
hemelse kleed... het gewaad der onvergankelijkheid’.5 

Bij de Doop, wordt de Heer aan de gedoopte gegeven als 
bekleding: ‘Christus is de meest deugdelijke bekleding voor elke 
heilige. Hij is het gewaad van geestelijke vreugde dat ons kracht 
en heerlijkheid geeft.’6 Zo symboliseert de albe, het gewaad dat 

 
4 Isa. 61: 10. 
5 St Cyril of Alexandria, On Isaiah, 5.5, PG 70.1365D. 
6 Ibid. 5.1, PG 70.1144C. 

D 



57 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

gemeenschappelijk is aan alle drie de orden van de clerus 
[diaconaat, priesterschap, episcopaat], het lichtstralend 
doopgewaad, alsook de doopgenade die alle christenen ten deel 
valt. 

De priester maakt deel uit van het Lichaam van Christus, zoals 
ook elke gelovige dat is. De gaven van de Heilige Geest worden op 
gelijke wijze geschonken aan alle christenen: ‘Alles is aan ons 
geestelijken en aan jullie leken op gelijke wijze gegeven, ja, zelfs in 
het grootste onder de goede dingen’, zoals de deelname aan de 
Tafel der Eucharistie.7 Deze gelijkheid tussen de celebrant en de 
gelovigen wordt benadrukt door de albe. 

Oorspronkelijk was het stichaar altijd wit van kleur: symbool 
voor reinheid, alsook voor de hemelse hoogte waartoe de 
priesterlijke bediening behoort. Het stichaar ‘toont het stralend 
kleed van de engelen, daar engelen vaak zijn verschenen gekleed 
in stralende gewaden, zoals, bijvoorbeeld, de engel die verscheen 
aan het graf van de Heer, gekleed in een kleed wit als sneeuw [cf. 
Mat. 28:3]. Het stichaar beeldt ook de onbezoedelde reinheid van 
de priesterlijke orde uit.’ ‘Door de engelachtige witheid van zijn 
uiterlijk gewaad, onthult de celebrant de innerlijke schoonheid van 
de ziel’.8 

De celebrant, zoals een engel gekleed in stralende gewaden 
(Luc. 24:4), wacht de gelovigen op aan het heilig Altaar –het 
Levenschenkend graf van Christus– om hen uit te nodigen tot het 
Avondmaal van de Opstanding, het Avondmaal van de 
Goddelijke Eucharistie. 

 
 

 
7 St John Chrysostom, On 2 Tessalonians, 4.4, PG 62.492. 
8 St Symeon of Thessaloniki, Church Building, 33, PG 155.712A; St Theognostus, 

On the practice of Virtues, Contemplation and the Priesthood, 18, Philokalia, vol. 
2, pp. 362-3. 



58 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

e priester neemt dan zijn stola (epitrachílion*), maakt 
het kruisteken erover en kust het kruis op de nek van 

het gewaad, en doet het aan, zeggend: Gezegend is God, Die 
Zijn genade uitstort over Zijn priesters: als myron over het 
hoofd, die afvloeit over de baard, de baard van Aäron; die 
afvloeit over de zoom van zijn gewaad.9 

iii. Het epitrachiel, symbool van Genade 

De stola is het symbool van de genade van het priesterschap, en 
van de priester zijn deelname aan het priesterschap van Christus. 
De priester draagt deze bij elke ritus die hij verricht, want het 
symboliseert de uitvoerende genadekracht van de Heilige Geest’.10 

De genade die verleend is aan de priester, is zoals de speciale 
myronolie -het symbool van de priesterlijke genadegave- waarmee 
de Hebreeuwse hogepriester gezalfd werd (cf. Ex. 30:25-30). Net 
zoals iemand die met myronolie is gezalfd ‘een vreugdevolle 
verschijning heeft, vervuld is van die zoete geur, en vreugde 
verspreidt aan allen die hem zien’,11 zo geldt ook voor de priester: 
in zijn gelaat weerspiegeld het ware Licht, en zijn aanwezigheid 
brengt geestelijke vreugde aan de gelovigen. 

Het psalmvers dat de priester zegt bij het aandoen van zijn 
epitrachiel (als myron over het hoofd, die afvloeit over de baard,...) 
betekent: ‘Eens de Kerk zich verzameld heeft en er eensgezindheid 
is, op dat moment wordt de zalving van de Heilige Geest 
aangeboden,... eerst over het hoofd van de Kerk, dat Christus is, en 
dan over de baard, die waardigheid geeft aan het gelaat van de 

 
9 Ps. 132.; 2. 
10 St Symeon of Thessaloniki, Church Building, 39, PG 155.712D-713A. 
11 St John Chrysostom, On Psalm 132, PG 55.385. 

D 



59 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Kerk en duidt op de Apostelen. Tenslotte strekt de zalving over 
het hele lichaam, dus over allen die tot de Kerk behoren en zich 
met Christus hebben bekleed.’12 De goddelijke genade loopt, net 
als de myronolie, neer van het hoofd van de Kerk, Christus, over 
op de ‘baard’, de celebrant (als opvolger der Apostelen), en reikt 
zo tot aan de zoom van het kleed, dat de gelovigen zijn. 

De priester is een schakel tussen God en de gelovigen. In 
andere woorden wordt hij de geleider waardoor de goddelijke 
genade de gelovigen bereikt. Deze realiteit doet het epitrachiel ons 
gedenken: zijn nek symboliseert Christus, en de franjes onderaan 
symboliseren de zielen die God toevertrouwd heeft aan de 
priester. Door de priester, ontvangen de gelovigen de genade 
Gods. 

Ook laat het epitrachiel ons zien ‘dat de priester onder het 
hoofd staat, dat Christus is, en dat hij de erediensten hoort uit te 
voeren met Christus als regelgever. Hij hoort zichzelf nederig te 
onderwerpen aan het juk van Christus, en zijn heilige werken 
samen met Hem te verrichten. Niets hoort hij uit te voeren zonder 
Christus.’13 

De priester viert het Mysterie van de Goddelijke Liturgie, wat 
het mysterie van Christus is, samen met Christus Zelf: ‘Wat tot 
Hem behoort, verricht hij met Hem.’14 

 

 

 
12 St Athanasius the Great, On Psalm 132, PG 27.524B. 
13 St Symeon of Thessaloniki. Church Building, 39. PG 155. 713A. 
14 Ibid. 



60 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

an neemt de priester de gordel (zóni*) en zegent deze, 
en bij het aandoen zegt hij: Gezegend is God, Die mij 

met kracht omgordt, Die mijn weg onbevlekt heeft gemaakt.15 

iv. De symboliek van de gordel 

Volgens het gebed van de priester, symboliseert de gordel op de 
eerste plaats Gods kracht die de celebrant versterkt gedurende de 
goddelijke mystagogie, en op de tweede plaats ook de reinheid en 
soberheid waarmee hij getooid moet zijn. De gordel, ‘doordat deze 
rond de middel wordt aangespannen, duidt op de kracht van God 
[die de priester ontvangt]... Het duidt ook op de soberheid en 
ingetogenheid, vermits deze rond de buik wordt aangetrokken’16, 
wat staat voor de overwinning over onze hartstochten. 

Net zoals de priester, hoort ook elke christen omgord deel te 
nemen aan de Tafel des Heren. Net zoals de Hebreeën het eerste 
Pasen omgord aten, klaar voor de reis die hen naar het Beloofde 
Land zou leiden (cf. Ex. 12:11), moeten ook wij christenen het 
Pasen, dat Christus is, ‘omgord eten, om voorbereid te zijn op onze 
Exodus, ons vertrek uit dit leven… [Want] omgord zijn is het teken 
van een ziel die verkeert in een staat van waakzaamheid.’17 

Samen met de celebrant, bereiden wij gelovigen ons voor om 
deel te nemen aan de Tafel des Heren. Waakzaam, en met de 
lampen onzer zielen brandend, wachten wij op de Heer in Zijn 
heilige Samenkomst, volgens Zijn gebod: Laat uw lendenen omgord 
zijn en de lampen brandend, en weest als mensen die op hun Heer 
wachten, wanneer Hij zal wederkomen van de bruiloft, opdat, als Hij 

 
15 Ps. 17: 33. 
16 St Symeon of Thessaloniki, On the holy Liturgy. 81, PG 155.260A. 
17 St John Chrysostom, On Ephesians, 23.2, PG 62.166. 

D 



61 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

komt en klopt, zij Hem terstond mogen opendoen. Zalig zijn die 
dienstknechten, welke de Heer, als Hij komt wakend vinden zal; 
voorwaar, ik zeg u, dat Hij zich zal omgorden, en hen zal doen aanzitten, 
en bijkomende, zal Hij hen dienen… Weest ook gij dan gereed (Luc. 
12:35-40). 
 

 

e priester maakt dan het kruisteken over de 
overmouwen (ook epimaníkia, of manchetten 

genoemd). Als hij de rechter aandoet, zegt hij: Uw 
rechterhand, Heer, is verheerlijkt door kracht; Uw 
rechterhand, Heer, verpletterde de vijanden; door de 
overvloed van Uw heerlijkheid, hebt Gij de tegenstanders 
verbrijzeld.18 

En wanneer hij de linker aandoet, zegt hij: Uw handen 
hebben mij geschapen en gevormd; geef mij inzicht en ik zal 
Uw geboden leren.19 

v. De priester handelt als hand van Christus 

De symboliek van de overmouwen heeft betrekking op de 
schepping van de mens en de goddelijke heilsorde. 

Bij het aandoen van de manchet aan zijn linker pols, zegt de 
priester: Uw handen hebben mij geschapen en gevormd, ‘want het is 
door de handen des Vaders, namelijk de Zoon en de Heilige Geest, 
dat de mens tot het zijn komt naar Gods beeld en gelijkenis’* (cf. 
Gen. 1:26).20 

 
18 Ex. 15: 6-7. 
19 Ps. 118: 73. 
20 St Irenaeus, Against Heresies, 5.6.1, SC 153, p. 73. 

D 



62 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Het zijn de alheilige handen van God -het Woord en de Heilige 
Geest- die de mens geschapen hebben. Maar deze verkoos, in de 
plaats van vriendschap met God, de onderwerping aan de duivel. 
En hij bleef geboeid door de duivel, totdat de rechterhand des 
Allerhoogsten de vijanden verpletterde en de tegenstanders 
verbrijzeld heeft. Christus verbrijzelde niet alleen de vijandelijke 
strijdkrachten, maar voerde de mensheid ook op ten hemel: Onze 
Heer Jezus Christus, ‘de rechterhand van God, Die alles geschapen 
heeft, verhief ook de mens tot Zijn goddelijke hoogte, door de 
vereniging in de goddelijke Incarnatie. Al wat Hij van nature is, 
verenigde Hij met de mens door de genade, en maakte hem dus zo 
tot heer en koning [cf. Hand. 2:36].’21 De nieuwe mens is, zoals de 
eerst geschapen mens, een wezen schapen door de handen Gods. 

Dezelfde handen die de mens geschapen en gevormd hebben, 
bieden ook het eucharistische Mysterie aan. De overmouwen 
beelden uit ‘dat Christus met Zijn eigen handen het heilige Offer 
van Zijn Eigen heilig Lichaam en Bloed aanbiedt.’22 De hand die 
Gods vrede geeft en de aangeboden Gaven zegent, is de hand van 
Christus de Hogepriester. 

Voordat Christus ten hemel werd opgenomen, gaf Hij aan Zijn 
apostelen, en door hen ook aan de bisschoppen en priesters, ‘de 
scheppende genade van de Heilige Geest, waardoor de 
vernieuwing en wedergeboorte van de mensheid tot stand zou 
komen, voor zowel degenen die reeds geboren waren, als voor hen 
die nog zouden komen, tot aan het einde der tijden... Hij 
vertrouwde hen toe met het uitvoeren van Zijn eigen werk.’23 De 
priester handelt als hand van Christus. ‘Wanneer gij de priester u 
de Heilige Mysteriën ziet geven,’ zegt de h. Johannes 

 
21 St Gregory of Nyssa, Against Eunomius, 5, PG 45. 6973. 
22 St Symeon of Thessaloniki, Church Building, 42, PG 155. 713CD. 
23 Theophanes, Letter 3,6, PG 150. 336C—337A. 



63 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Chrysostomus, ‘denk dan niet dat het de priester is die dit doet. 
Geloof dat het de uitgestrekte hand is van Christus.’24 

De rechterhand des Allerhoogsten strekt zich uit binnen de 
avondloze tijd, alsook voorbij de oneindige ruimte. Hij bereikt elke 
gelovige en biedt hem Zijn vrede aan. Hij biedt Zijn heilig Lichaam 
en Zijn allerzuiverst Bloed aan. 

 
 

e priester neemt dan het zwaard (in het Grieks 
epigonation*, van ‘aan de knie’), indien hij de 

ecclesiastische toestemming heeft om die te dragen; hij 
zegent en kust het, zeggend: Gord Uw zwaard aan uw heup, 
o Machtige, in uw pracht en uw schoonheid. Span u in, trek 
voorspoedig voort en heers omwille van waarheid, 
zachtmoedigheid, en recht en uw rechterhand zal u 
wonderbaar leiden.25 

vi. Gord Uw zwaard om, o Machtige 

Het zwaard is een ruitvormige, stijve stof. Deze hangt men vast 
aan de gordel, en heeft daarop een kruis of een icoon van de 
Opstanding geborduurd. Oorspronkelijk was het een 
bisschoppelijk gewaad, maar later werd deze ook toegekend aan 
priesters van een bepaalde rang. 

Tijdens zijn wijding droeg een verkozen bisschop voor de eerste 
maal het zwaard, wat zijn verloving met de Kerk als Bruid 
bevestigd, daar het zwaard ‘het symbool is van de overwinning 
van Christus als Bruidegom, door het Kruis en de Opstanding’. 

 
24 On Matthew, 50.3, PG 58. 507. 
25 PS. 44: 4-5. 

D 



64 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Meer specifiek wijst het zwaard op ‘de οverwinning op de dood en 
op de onvergankelijkheid van onze natuur, evenals de grootsheid 
van Gods macht over de tirannie van de duivel... Daarom heeft het 
de vorm van een zwaard... Dit blijkt ook uit de woorden die 
gezegd worden bij het aandoen van het epigonation: ‘Gord Uw 
zwaard op Uw heup, O Machtige.’26 

In de psalmvers die wordt gezegd wanneer men het zwaard 
aan de gordel vasthecht, ‘David roept’, volgens de heilige 
Nikodemus de Hagioriet, ‘Christus op ten oorlog te trekken tegen 
de duivel, opdat Hij triomferend en overwinnend ons moge 
bevrijden, die door diens tirannie tot slaaf waren gemaakt ... Gord 
Uw zwaard om, zegt hij, in Uw schoonheid en Uw luister, dat Gij 
met Uw zwaard Uw vijanden moge doen huiveren, en met de 
schoonheid Uwer ziel en de luister Uwer deugden Uw vrienden 
tot U moge toetrekken.’27 

Het zwaard doet gedenken aan de overwinning van Christus 
de Hogepriester, en de psalmvers bevestigen die symboliek. 
Christus heerst, stralend met Zijn schoonheid, in de zielen van 
degenen die zich tot Hem vervoegen in Zijn Mystiek Avondmaal. 
  

 
26 St Symeon of Thessaloniki, On Ordinations, 203, PG 155.412BC; idem, Church 

Building, 41, PG 155.713BC. 
27 Ermeneia eis tous 150 psalmous [Commentary on the 150 Psalms], vol. I, 2nd 

edn, (Thessaloniki: Kypseli, 1979), pp. 633-4. 



65 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

 

e priester neemt dan zijn kazuifel (phelonion*, 
overkleed), zegent het, bekleedt zich en zegt: Uw 

priesters, Heer, zullen zich bekleden met gerechtigheid en 
Uw heiligen zullen zich vol vreugde verheugen.28 

vii. Priesters, kleed uzelf met gerechtigheid, in Christus 

De kazuifel staat symbool voor de goddelijke gerechtigheid, 
symbool voor Christus dus, Die ons geworden is wijsheid van God, 
en rechtvaardigheid, en heiligmaking, en verlossing. (1 Kor. 1:30). 
‘Priesters, kleed uzelf met gerechtigheid...’ zegt de heilige 
Gregorius de Theoloog, ‘met het groots en vlekkeloos gewaad dat 
Christus is, ons sieraad.’29 

Voordat het Woord mensgeworden is, ‘was gerechtigheid 
nergens te vinden op de aarde’. Bij de menswording van Christus 
daalde de gerechtigheid neer vanuit de hemel’ en verscheen voor 
het eerst onder de mensen in ware en volmaakte vorm’. Wij, die 
eerst veroordeeld waren, ‘werden vrienden van God en 
gerechtvaardigd door Zijn dood’. Wanneer we deelnemen aan de 
heilige Mysteriën, ‘doet Christus de zon van Zijn eigen 
gerechtigheid en leven in onze zielen opgaan.’30 

Gods gerechtigheid is Zijn liefde voor de mensheid. Deze heeft 
ons, door de dood van Christus, tot Zijn vrienden gemaakt. Deze 
kazuifel, die de goddelijke gerechtigheid symboliseert, ‘toont ons 
dan ook de Lijdensweg van Christus onze Heiland, en Hem 
imiteert de priester, wanneer hij zich ermee bekleed. Het is dus te 

 
28 Cf. Ps. 131:9 
29 Homily 5. 30. PG 35.704A, 
30 St Nicholas Cabasilas, On the Life in Christ, 1, PG 150.508C. 

D 



66 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

zeggen, hij imiteert Christus Die de ware gerechtigheid heeft 
volbracht door Zijn lijden en sterven aan het Kruis... Daarom zegt 
de priester wanneer hij zich bekleedt, Uw priesters, Heer, zullen 
zich bekleden met gerechtigheid en Uw heiligen zullen zich vol 
vreugde verheugen. Voorwaar, de gerechtigheid die door het Kruis 
kwam, bracht ons de vreugde.’31 

De Heer Zijn priesters bekleden zich met gerechtigheid -met 
Christus- en worden overstroomd met goddelijke vreugde. 

 

anneer de diaken zich kleedt, zegt hij dezelfde 
woorden als de priester wanneer deze zijn albe en 

overmouwen aandoet. Vervolgens neemt hij die diakenstola 
(orárion*), kust het en plaatst het over zijn linkerschouder, 
zeggend: Heilig, heilig, heilig, de Heer Sabaoth: vol zijn 
hemel en aarde van Uw heerlijkheid.32 

viii. De diaken, bedienaar van Jezus Christus’ Mysteriën 

De geestelijke orde van het diaconaat vindt zijn oorsprong in de 
apostolische periode (cf. Hand. 6:3-6), en de taak van de diaken is 
om ‘van dienst te zijn’ tijdens de viering der Mysteriën. De heilige 
Ignatius van Antiochië noemt de diakens (van het Grieks woord 
voor bedienaars: diákoni) ‘dienaren van de Kerk’ en ‘bedienaars 

 
31 St Symeon of Thessaloniki, Church Building, 43, PG 155.716AB. In this 

paragraph the Greek word dikaiosyni, rendered here in English as 
‘righteousness’, also has the meaning of justice. 

32 Cf. Isa. 6:3. 

W



67 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

van de Mysteriën van Jezus Christus’. En hij vermaant de 
gelovigen: ‘Dat iedereen de diakens eerbied tonen, zoals aan 
Christus.’33 

De gewaden van de diaken zijn de albe (het sticharion), de 
overmouwen (de epimanikia) en de diakensstola (het orarion). 
Deze laatste is het meest karakteristieke aan de diakengewaden, en 
wordt voor het eerst vermeld bij de Concilie van Laodicea (IVe 
eeuw). Het woord orarion ‘is etymologisch afgeleid van het 
Latijnse os [genitief oris], wat “mond” betekent... Dus orarion 
betekent: een doek om de mond mee af te vegen; aangezien de 
diaken de gelovigen te drinken gaf uit de heilige kelk,... veegden 
zij die kwamen drinken uit de heilige kelk onmiddellijk hun mond 
af aan zijn orarion.’34 

Het orarion ‘duidt ook op de hoedanigheid der engelen’, want 
de bediening van de diaken imiteert de liturgische bediening der 
engelen [in de hemelse liturgie]. Daarom zegt de diaken bij het 
aandoen van zijn orarion de engelenhymne, het driemaalheilig: 
Heilig, heilig, heilig, de Heer Sabaoth. Waarlijk, ‘met hun linnen 
oraren, als fijne vleugelen, symboliseren de diakens de 
engelenscharen die zich heen en weer begeven’35 als gedienstige 
geesten, die tot dienst uitgezonden worden (Heb. 1:14). 

De priester verricht het hogepriesterlijk werk des Heren, en de 
diaken herinnert ons eraan dat de geestelijke bediening getooid 
moet worden met de nederigheid van onze Meester. In die zin 
herinnert het orarion ‘ons aan de nederigheid van de Heer, die de 
voeten van de leerlingen waste en afdroogde’ (cf. Joh. 13:4-5).36 

 
33 Trillians, 2-3, PG 5.676B—677A. 
34 St Nikodimus of the Holy Mountain, Pedalion [The Rudder], 6th edn (Athens: 
Astir, 1957), pp. 429-30. 
35 St Symeon of Thessaloniki, On Ordinations, 173, PG 155. 381C; St Sophronius of 

Jerusalem Homily comprising the whole of Church History, 7, PG 87iii.3988AB. 
36 St Isidore of Pelusium, Letters. 1.136, PG 78.272C. 



68 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

 

ervolgens gaan priester en diaken allebei hun handen 
wassen, ieder zeggend: Ik was mijn handen in onschuld, 

Heer, en ik zal rond Uw Altaar gaan om de klank van Uw 
lofzang te horen, om al Uw wonderen te verhalen. Heer, ik 
bemin de luister van Uw huis en de verblijfplaats van Uw 
heerlijkheid. Verderf mijn ziel niet met goddelozen, noch 
mijn leven met mannen des bloeds, in wier handen 
ongerechtigheden zijn; hun rechterhand is gevuld met 
geschenken. Maar ik heb in onschuld gewandeld; verlos mij, 
Heer, en ontferm U over mij. Mijn voet heeft het rechte pad 
betreden; in de kerken zal ik U zegenen, Heer.37 

ix. Ik was mijn handen in onschuld 

Wie in zonde leeft en niet tot inkeer komt, is niet in staat de Heer 
te verheerlijken. Hij is een land dat vreemd is aan God. Net zoals 
de Joden niet in staat waren het lied des Heren te zingen in een 
vreemd land (Ps. 136:4), zo ook kan iemand die in de hartstochten 
verwikkeld is Gods wonderbare werken niet lofprijzen. ‘Indien de 
wet van Mozes de gevangen en slaven in een vreemd land het 
zwijgen oplegde, hoeveel te meer moeten zij die slaaf der zonde 
zijn en een leven vervreemd van God leiden niet zwijgen.’ 
Werkelijk: ‘zonde is vervreemding van God’.38 

De celebrant die de Heer dient, is zich ervan bewust dat hij 
Gods liefde vele malen verwond heeft door zijn manier van leven. 
En hoewel hij vergeving van zonde heeft ontvangen door de 
biecht, voelt hij zich onwaardig Gods wonderbare werken te 

 
37 Ps. 25: 6-12. 
38 St John Chrysostom, On Romans, 6.6, PG 60.440; St Gregory of Nyssa, Against 

Eunomius, 2, PG 45.545B. 

V



69 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

loven. De geestelijke gevoeligheid van de celebrant wordt 
uitgedrukt in het gebed van de Anafora: ‘Wie is in staat Uw 
machtige daden onder woorden te brengen? Wie kan al Uw lof doen 
horen of al Uw wonderdaden uit alle tijden verhalen?’39 

We moeten het heilig Altaar benaderen met ‘gezuiverde 
geesten’. Het wassen van de handen symboliseert deze zuivering. 
‘Laten we met een zuiver geweten, en met reine geest en hart, die 
de handen zijn van de ziel, met ontzag en met soberheid tot de 
heilige Tafel naderen.’ Elk werk dat we doen, doen we met onze 
handen. Dus, ‘omdat de handen symbool staan voor elke 
handeling die we uitvoeren, duiden we er bij het wassen van onze 
handen op de reinheid en zuiverheid van de handelingen’.40 

Verwijzend naar het gebruik van de christenen van zijn tijd, die 
de handen wasten wanneer ze in de kerk gingen, vraagt de heilige 
Johannes Chrysostomus: ‘Wassen we onze handen wanneer we in 
de kerk komen, maar niet onze harten? Zijn het de handen die 
spreken? Het is de ziel die de woorden van het gebed uiten, en dat 
is waar God naar kijkt... Bidden met een onrein hart is het grootste 
kwaad.’ ‘Zij die komen naar de alheilige viering van de eredienst 
hadden hun ziel moeten reinigen van elke kleinste verbeelding, 
om te kunnen naderen met een ziel zo rein als de heilige eredienst 
zelf, voor zover dat mogelijk is. Zo zullen ze steeds helderder 
verlicht worden door goddelijke openbaringen’41 van het 
eucharistisch Mysterie. 

Het reinigingswerk van onze zielen gebeurt, indien we dat 
wensen, door Christus, net zoals Hij dat deed bij het Mystieke 
Avondmaal toen Hij Zichzelf met een doek omgorde en de voeten 

 
39 Liturgy of St Basil. 
40 Matins of Holy Monday, Lauds; St Germanus, Contemplation, PG 98.424C; St 
Cyril of Jerusalem, Mystagogical Catechesis 5, 2, PG 33.1109A. 
41 On John, 73.3, PG 59.399-400, St Dionysius the Areopagite. Church Hierarchy, 

3.3.10. PG 3.440AB. 



70 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

van de leerlingen waste. Tijdens deze gelegenheid maakte Hij 
duidelijk aan de apostel Petrus, die uit vrome eerbied voor 
Christus niet aanvaardde door Hem gewassen te worden: Indien 
Ik u niet was, gij hebt geen deel met Mij. (Joh. 13:8). Bij het 
Mystieke Avondmaal, is er enkel een plaats bestemd bij Christus 
voor hen die, met ontzag aanvaard hebben dat de Meester in hen 
de wassing van geest en hart volbrengt. ‘Als er iemand niet door 
de genade van Christus gewassen en gereinigd wordt van de 
bevuiling van zonde en wandaden, zal hij niet deelhebben aan het 
leven dat Christus aanbiedt en zal hij nooit proeven van het 
Koninkrijk des hemels. Zij die niet gereinigd zijn, worden niet 
toegelaten de hemelse verblijfplaatsen binnen te treden, maar 
enkel degenen met een rein geweten, liefdevol gericht naar 
Christus.’42 

Aan elke christen die nadert om deel te nemen aan de 
Goddelijke Liturgie en aan de heilige Communie, zegt de Heer: 
Indien Ik u niet was, gij hebt geen deel met Mij. Wat betekent: als 
gij niet eerst tot mij komt met de inkeer van de Verloren Zoon, 
zodat ik u terug in mijn Huis kan ontvangen, kunt gij niet 
deelnemen aan de Tafel van de koninklijke bruiloft, de Goddelijke 
Liturgie. We moeten dus tot het Mysterie van de wassing der ziel 
komen, wat wil zeggen, het sacrament van de biecht. 

Op deze manier, rein naar ziel en lichaam, verzamelen we ons 
rond het heilig altaar om de hemelse lofzangen te horen en onze 
eigen dankzegging daaraan te vervoegen. We kunnen de 
wonderdaden van Gods liefde verhalen. Ons gewin belijdend door 
de onuitsprekelijke weldaden van God, ‘bieden we Hem de 
Goddelijke Eucharistie aan en ontvangen we de Communie, en 
zeggen dank, daar Hij de mensheid bevrijd heeft van dwaling en 
ons terug naar Zichzelf bracht, toen wij ver weg van Hem waren 
afgedwaald. Wij zeggen dank, want toen wij zonder hoop terneer 

 
42 St Cyril of Alexandria, On John. 9. PG 74.117B. 



71 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

zaten en zonder God in de wereld vertoefden, maakte Hij van ons 
Zijn broeders en erfgenamen’ (cf. Efez. 2:12; Rom. 8:17).43 

Met dankbare zielen, verhalen we de werken van Gods liefde 
en Zijn wijsheid, die ‘grote en wonderbare dingen’ hebben 
verricht: ‘Door de dood kwam het leven, en uit zonde, 
gerechtigheid. Uit de vloek kwam de zegen, en uit vernedering, 
heerlijkheid.’44 We zeggen dank voor alle dingen en naderen tot de 
troon der Genade. 
 

 

 
43 St John Chrysostom, On Corinthians, 24.1, PG 61.199. 
44 St Gregory of Nyssa, On the Song of Songs, 8, PG 44.948C. 



72 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

3. DE VOORBEREIDING 
DER EUCHARISTISCHE GAVEN 

e diaken gaat dan naar de heilige voorbereidingstafel 
(prothesis*), ook aanbiedingstafel (proskomidi) 

genoemd, en zet het heilig vaatwerk* klaar. De heilige pateen 
(diskos*) plaatst hij links, en de heilige kelk* rechts, en de 
andere benodigdheden ernaast. 

i. De kelk en de pateen 

De twee voornaamste vaten die gebruikt worden bij de Goddelijke 
Liturgie zijn de heilige kelk en de heilige pateen. De aangeboden 
wijn wordt in de kelk gegoten, en het aangeboden brood wordt op 
de pateen geplaatst. 

De symboliek van de kelk werd door Christus Zelf verklaard, 
toen Hij Zijn offer aan het Kruis een kelk noemde die Hem door de 
Vader werd gegeven om van te drinken (cf. Joh. 18:11). Na 
Christus’ Kruisiging, werd de kelk des doods, een kelk van zegen 
(1 Kor. 10:16) en heil voor de mens (cf. Ps. 115:4). 

Ook de pateen is verbonden aan Christus’ onbevlekt Lijden: ‘De 
pateen is de baar waar het Lichaam des Heren op wordt gelegd 
door de priester met de diaken; zij symboliseren hier Jozef en 
Nikodemus.’ Tegelijkertijd ‘symboliseert de pateen ook de hemel -
vandaar dat ze rond is- en draagt ze de Meester des hemels’.1 

 
1 St Germanus, Contemplation, PG 98.397B; St Symeon of Thessaloniki, On the 
holy Liturgy, 85, PG 155.264C. 

D 



73 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

In apostolische tijden werden de heilige vaten vervaardigd van 
glas, of van niet-edele metalen, of zelfs van hout. Na verloop van 
tijd, en vooral na de vervolgingen, schonken christenen aan de 
kerken gewijde zilveren en gouden vaten. Dit was uiteraard een 
vorm van toewijding aan Christus. Maar naast deze toewijding 
roept Christus ons tot liefde voor Zijn broeders. Hij vraagt ons 
onze harten in vuur en vlam te zetten met liefde, om ze geheel 
stralend en gouden te maken en ze aan Hem aan te bieden: ‘Want 
God wil geen gouden vaten, maar gouden harten’, zegt de heilige 
Johannes Chrysostomus. Als gij uw liefde voor God wilt tonen en 
Zijn offer wilt eren, ‘biedt uw ziel dan aan, waarvoor Hij Zichzelf 
offerde. Maak dat gouden. Anders, als het vaatwerk van goud is, 
terwijl de ziel in een ergere staat verkeert dan een pot van lood of 
aardewerk, wat is het gewin daarvan?... De Kerk is geen 
goudsmederij of muntslagerij, maar een feest der engelen.’ Om 
deel te kunnen nemen aan dit hemelse feest, moeten onze zielen 
reiner zijn en helderder stralen dan de heilige vaten. Want ‘deze 
[vaten] hebben geen deel aan de Christus, Die erin omvat is; ze zijn 
gevoelloos. Maar wij hebben wel deel aan Hem. Welnu, daar gij 
het gebruik van een vuil vaatwerk niet zoudt dulden, zoudt gij 
dan naderen met een bevuilde ziel?’2 vraagt de Guldenmond ons. 

De tafel van het Mystieke Avondmaal was niet gemaakt van 
zilver, noch was de kelk die Christus gebruikte van goud, maar ‘al 
deze dingen waren heilig en vreeswekkend, daar zij vervuld 
waren van Heilige Geest’.3 Wat de liturgische vaten heilig en 
gewijd maken, is niet het kostbaar materiaal waar ze van gemaakt 
zijn, maar de genade van de Heilige Geest, die ze heiligt. Daarom 
zegent de Kerk, voordat er nieuwe vaten gebruikt worden, deze 
eerst in met een speciale dienst waar de bisschop de heilige kelk en 
pateen met myronolie zalft, wat het symbool is van de gaven van 

 
2 On Matthew, 50.3, PG 58.508; On Ephesians, 3.4, PG 62.28-9. 
3 St John Chrysostom, On Matthew, 50.3, PG 58.508. 



74 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

de Heilige Geest. De bisschop bidt dan: ‘O Meester, Christus onze 
God, zendt Uw Heilige Geest uit over deze nieuwe kelk, zegen en 
heilig hem en vervolmaak hem.’4 

De heilige vaten worden echter op de eerste plaats gezegend en 
geheiligd door hun gebruik bij het Mysterie van de Goddelijke 
Eucharistie. Verwijzend naar de gebruiken van zijn tijd waar 
iedere priesters die concelebreerde een eigen kelk vasthielden bij 
de Grote Intocht, schrijft de heilige Simeon van Thessaloniki: ‘De 
gelovigen horen te knielen voor de priesters en voor de heilige 
vaten, zelfs als sommige ervan leeg zijn. Want al de heilige vaten 
zijn geheiligd, daar de kostbare Gaven die daarin voltrokken 
worden.’5 Wij allen, bedienaars van Christus tezamen met de 
gelovigen, tonen de nodige eerbiedigheid en genegenheid aan de 
heilige vaten, wetend dat hun aanblik alleen al ons heiligt. 
 

ervolgens buigen priester en diaken zich beiden 
driemaal voor de heilige aanbiedingstafel, een ieder 

telkens zeggend: God, wees mij zondaar genadig, en ontferm 
U over mij. 

Priester: Maak u gereed, Bethlehem, want nu is Eden voor 
allen geopend. Verheug u, Efrata, want de Boom des Levens 
is in de grot opgebloeid uit de Maagd. Haar schoot was het 
geestelijk Paradijs, waarin Zich de goddelijke Spruit bevond. 
En wanneer wij daarvan eten, zullen wij leven, en niet zoals 
Adam sterven. Want Christus wordt vlees, om de gevallen 
Icoon weer op te richten.6 

 
4 The Great Euchologion', Service of the Consecration of a new Paten and Chalice', 

(Athens: Astir, 1980), pp. 482-3. 
5 Church Building, 78-9, PG 155.729BC. St Symeon adds: '[the priests] hold these 

vessels in honour of the divine Gifts, and in order that all may be sanctified, 
both those who see them and those who touch them'. 

6 Apolytikion for the Forefeast of Christmas 

V 



75 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

ii. ‘Maak u gereed, Bethlehem’ 

De priester staat met de diaken voor de heilige aanbiedingstafel, 
klaar om het Onbloedig Offer aan te vangen. De gelovigen 
bezorgen er de vruchten van hun werken -brood en wijn- en 
plaatsen deze voor God. Van de verschillende door de 
gelovigen aangeboden offerbroden (prosforon*) kiest de diaken 
één offerbrood dat gebruikt zal worden voor de Liturgie. 

De heilige voorbereidingstafel symboliseert, als liturgische 
plaats, Bethlehem en de grot waar Christus geboren werd; daarom 
wordt de icoon van de Geboorte van Christus meestal afgebeeld in 
de apsis erboven. En net zoals Bethlehem nabij Jeruzalem en het 
Heilige Graf des Heren gelegen is, zo is ook de heilige 
voorbereidingstafel dichtbij het heilig Altaar. Haar plaats in de 
hoek van het heiligdom duidt op ‘de armzaligheid van Jezus’ 
eerste komst, de erbarmelijkheid van de plaats, en 
onbeduidendheid van de grot’ waar Hij geboren werd.7  

Bethlehem was de plaats waar God geopenbaard werd in het 
vlees (1 Tim. 3:16). Daarom begint ook de liturgische openbaring 
van Christus aan de heilige aanbiedingstafel. 

 

e priester neemt dan het offerbrood en de lans*, en 
heft deze ter hoogte van zijn voorhoofd. Met grote 

vreze en berouw heft hij zijn ogen op naar de hemel en zegt: 
Gij hebt ons vrijgekocht van de vloek der wet door Uw 
kostbaar bloed; vastgenageld aan het kruis en doorstoken met 
de lans hebt Gij de onsterfelijkheid doen opwellen voor de 
mensen: onze Heiland, eer aan U.8 

 
7 St Symeon of Thessaloniki, Consecration, 137, PG 155.348A. 
8 Apolytikion of Holy Friday 

D 



76 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

iii. Gij hebt ons vrijgekocht van de vloek der wet 

In het vorig tropaar* (korte hymne), verwees de priester naar 
Christus’ geboorte. Nu verwijst hij naar Zijn Kruisiging. Christus 
werd geboren om te worden gekruisigd: Hierom ben Ik in deze ure 
gekomen (Joh. 12:27), het uur van het Lijden en het Kruis. 

Door Zijn offer aan het Kruis, heeft Christus de mens 
vrijgekocht van de vloek der wet en hem de vrijheid van de 
Heilige Geest geschonken: ‘Toen Christus stierf,... was het moment 
dat wij vrijheid en adoptie (aanneming als wezenlijk kind) 
verkregen.’ ‘Want de Vader heeft de verzoening aanvaard, de 
Zoon heeft deze bewerkstelligd, en de Heilige Geest is een 
geschenk geworden voor degenen die reeds als vrienden gevestigd 
waren. De Vader heeft ons bevrijd, de Zoon was het losgeld 
waarmee wij bevrijd werden en de Heilige Geest is de vrijheid 
zelve.’9 

De opheffing van het offerbrood door de priester, is een 
herinnering aan de verheffing van Christus aan het Kruis, en 
onthult de liefde die Hij ons aanbiedt. Het brood van de heilige 
voorbereidingstafel onthult ‘de overvloedige rijkdom van Gods 
goedheid, want de Zoon van God werd mens, en gaf Zichzelf als 
offerande... voor het leven en het heil der wereld’ (Joh. 6:51).10 

 

iaken: Zegen, heer.  
Priester: Gezegend zij onze God, immer, nu en altijd, en in 

de eeuwen der eeuwen. Amen. 

 
9 St Nicholas Cabasilas, On the Life in Christ, 1 and 2, PG 150.520B, 5320. 
10 St Germanus, Contemplation, PG 98.397A. 

D 



77 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

iv. Het aanbieden van brood en wijn 

Bij de Goddelijke Liturgie biedt God Zijn leven aan de mens. Maar 
omdat Hij wenst dat de goddelijke gave niet enkel als genade 
wordt volbracht, aanvaardt Hij ook de offergave van de mens 
opdat ‘de Genadegave gelijkt op een vorm van vergoeding, en Zijn 
onmetelijke barmhartigheid ook een zeker element van 
gerechtigheid zou bevatten’.11 Zo is de Goddelijke Liturgie dus 
Gods gave aan de mens, alsook de gave van de mens aan God. 

De ritus van Voorbereiding (prothesis*), die nu begint, is het 
aanbieden van de mens aan God. De celebrant neemt de 
offerbroden in ontvangst, aangeboden door de gelovigen, en kiest 
hetgeen dat opgedragen in en toegewijd zal worden door het 
Mysterie van de Goddelijke Eucharistie. 

De Goddelijke Liturgie is een icoon van het leven van Christus. 
Christus werd geboren en aan God opgedragen als de 
eerstgeborene en eerste vruchten van de nieuwe schepping: Zijn 
alheilige Moeder en Jozef brachten Christus naar Jeruzalem om 
Hem aan de Heer voor te stellen (Luc. 2:22). Daarom worden het 
brood en de wijn ‘niet onmiddellijk als offer op het Altaar 
geplaatst. Dit gebeurt later, eens ze aan God opgedragen zijn en 
aldus kostbare Gaven worden, en ook zo genoemd zullen 
worden’.12 De Dienst der Voorbereiding symboliseert Christus’ 
geboorte en zijn ontvangst in de tempel door de heilige Simeon.
  

*  *  *  
Voedsel houdt ons fysieke leven in stand. Het is dus niet per 

toeval dat we dit aan God aanbieden, met name tijdens het 
Mysterie van de Goddelijke Eucharistie. ‘God beval aan degenen 

 
11 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 4, PG 150.380A 
12 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 2, PG 150.376D 



78 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

aan Wie Hij Zijn eeuwig leven wilt geven -Zijn Levenschenkend 
Lichaam en Bloed dus- om Hem, daar voorafgaand, het 
levensnoodzakelijke van dit aardse leven aan te bieden.’13 

Bij het Laatste Avondmaal bood Christus Zijn heilig Lichaam 
en Bloed aan in de vorm van brood en wijn. Door deze daad leerde 
Hij ons om ook brood en wijn te gebruiken -twee van de 
basiselementen van het menselijk dieet- bij de Goddelijke Liturgie. 
Ook de offerandes van de Hebreeën waren ook spijsoffers 
(vruchten der aarde, dieren, etc.), maar het waren allemaal 
eetwaren die gebruikt werden om zowel dieren als mensen mee te 
voeden. Brood en wijn zijn echter uitsluitend mensen tot voedsel. 

Christus omschreef Zichzelf als het Brood des levens en de ware 
Wijnstok (Joh. 6:48, 15:1). ‘Hij noemt Zichzelf het Brood des levens 
omdat Hij de Vormgever is van zowel dit tijdelijke leven als van 
het komende.’ Christus is het voedsel dat uit de hemel is gekomen, 
het voedsel van het Koninkrijk: ‘Aangezien we dus door Christus 
geroepen zijn tot het Koninkrijk der hemelen... is er voor ons nu 
niet het Manna van het Oude Testament... [maar] er is het Brood 
des Hemels, namelijk Christus, Die ons voedsel geeft voor een 
leven tot in lengte van dagen’14, en tot in de eeuwen. 

In de kostbare Gaven is onze hoop en waarborg voor de 
opstanding. ‘Net zoals de gestekte wijnstok, die in de aarde 
geplant is, op zijn tijd vrucht draagt, en de tarwekorrel die op de 
aarde gevallen en ontbonden is, veelvuldig vermeerderd wordt... 
en dan [als brood en wijn] het woord Gods ontvangen en de 
Eucharistie worden, dat het Lichaam en Bloed is van Christus; op 
dezelfde manier zullen onze lichamen gevoed door de Goddelijke 
Eucharistie en in de aarde gelegd waar ze zullen ontbinden, 

 
13 Ibid. 4, PG 150.377D-380A. 
14 St John Chrysostom, On John, 46.1, PG 59.258; St Cyril of Alexandria, On John, 

3.6, PG 73.517CD. 



79 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

opgewekt worden op de aangewezen tijd en door het Woord Gods 
de opstanding verkrijgen.’15 

Wanneer we bij de Goddelijke Liturgie het brood en de wijn 
aanbieden, bieden we ons hele leven aan God, zoals de weduwe in 
het Evangelie die al den leeftocht, dien zij had, daarin geworpen 
had (Luc. 21:4) toen zij de twee koperen munten had aangeboden. 
In ruil daarvoor, biedt God aan ons Zijn hele leven, ‘opdat wij [het 
ware] Leven in ruil voor [dit aardse] leven mogen ontvangen, het 
eeuwige in ruil voor het tijdelijke’. Slechts één iets vraagt God: dat 
wij ons offer met een zuiver geweten volbrengen, opdat dit 
aanvaardbaar zou zijn. ‘Wij moeten de Schepper dankbaar zijn 
voor alle dingen, en zodoende Hem de eerste en voortreffelijkste 
gaven van het door Hemzelf geschapene aan te bieden, met 
zuivere intenties, met ongeveinsd geloof, met standvastige hoop 
en met vurige liefde.’16 

v.  Brood en wijn, symbolen van eenheid 

De gaven die de mens aan God offert, het brood en de wijn, 
symboliseren de eenheid der Kerk. De heilige Johannes 
Chrysostomus spreekt over de symboliek van het brood. 
Uitgaande van de apostolische woorden, Want één brood is het, 
[en] zo zijn wij velen één lichaam (1 Kor. 10:17), stelt hij de vraag: 
‘Wat is het Brood?’ En hij antwoordt: ‘Het Lichaam van Christus. 
En wat worden degenen die eraan deelnemen? Het Lichaam van 
Christus. Niet verscheidene lichamen, maar één Lichaam. Net 
zoals bij brood, dat uit veel graankorrels is gemaakt, één brood 
wordt, waar de verschillende korrels niet te onderscheiden zijn, al 

 
15 St Irenaeus, Against Heresies, 5.2.3, SC 153, p. 37. 
16 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 4, PG 150.380A; St Irenaeus, Against 

Heresies, 4.18.4, SC 100, p. 607. 



80 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

zijn ze aanwezig... op dezelfde manier zijn wij met elkander 
verenigd en met Christus. Want het is niet zo dat gij gevoed wordt 
met één lichaam, en een andere persoon met een ander; we 
worden allen gevoed door één en hetzelfde Lichaam. Daarom 
voegt de heilige Paulus er aan toe, daar wij allen eens broods 
deelachtig zijn. [1 Kor. 10:17].’17 

Sommige oude liturgische gebeden benadrukken dan ook deze 
eenheid waarnaar verwezen wordt door het gebruik van brood, 
zoals dit vroege gebed dat ons is overgeleverd vanuit de vierde 
eeuw: ‘Zoals dit brood verdeelt werd over de bergen, en verzameld 
werd en tot één werd, zo verzamelt ook Gij Uw Heilige Kerk van 
elk volk en elk land en elke stad, dorp en huis, en maakt Gij het tot 
één levende katholieke Kerk.’18 

Ook is de wijn een symbool van de eenheid der gelovigen: het 
is een mengeling gemaakt door het persen van vele druiven die 
verzameld zijn van verschillende wijnstokken. 

 
Het brood en de wijn die de mens aanbiedt aan de Schepper 

drukken ook in één beweging van dankzegging de eenheid uit van 
de hele schepping. We naderen tot het heilig Altaar, en met ons 
ook al het geschapene dat wij [symbolisch] in de handen dragen: 
de gehele wereld, waar ook wijzelf deel van uitmaken. 

De mens, en alleen de mens, werd geschapen om deel te hebben 
aan de verstandelijke en begrijpende wereld. Hij is een 
microkosmos. En de gehele schepping is een beeltenis van de mens: 
het is een makro-anthropos, in de ruime zin. De mens en de 
kosmos verenigen zich in het verheerlijken van hun 

 
17 On 1 Corinthians, 24.2, PG 61.200. 
18 Euchologion of St Serapion of Thmuis 13/1, Prayer of Offering; R. J. S Barrett - 
Lennard, ed. and tr., The Sacramentary of Sarapion of Thmuis (Alcuin Club — 
GROWJ Joint Liturgical Studies no. 25: Bramcote, Nottingham: Grove Books, 
1993), p. 26. Cf. also Didache, 9.4, ANF 7, p. 380; and p. 6, above. 



81 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

gemeenschappelijke Vader en Schepper. De gehele schepping 
bedient het Mysterie der Liefde die wordt aangeboden.  

 

e priester neemt vervolgens het offerbrood, en maakt er 
driemaal het kruisteken over met de lans, waarbij hij 

iedere keer zegt: Ter gedachtenis van onze Heer en God en 
Heiland Jezus Christus. 
En de diaken vervolledigt met: Immer, nu en altijd, en in de 
eeuwen der eeuwen. Amen. 

vi. Het vieren van de herinnering van Christus 

De Goddelijke Liturgie wordt op twee manieren gevierd: in woord 
en in handeling. In de woorden van de lezingen* en de gebeden, 
horen we Christus Zelf of horen we over Hem. In de handelingen 
die uitgevoerd worden, zien we Hem. ‘We kunnen zeggen dat we 
de grote armzaligheid zien van de Rijke, het ter aarde komen van 
Hem die elke plek vervult, de verwensingen die geuit werden 
tegen de Gezegende, en het Lijden van de Onlijdelijke. Hoezeer  
Hij liefhad, en hoezeer Hij gehaat werd! Hoe groot Hij was, en hoe 
Hij Zichzelf vernederde! We zien wat Hij geleden heeft en wat Hij 
gedaan heeft om deze Tafel voor ons te bereiden.’19 

Door woord en handeling voltrekt de Goddelijke Liturgie de 
herinnering (anamnese) van Christus’ leven: Ter gedachtenis van 
onze Heer en God en Heiland Jezus Christus, zegt de priester 
driemaal terwijl hij het kruisteken maakt over het offerbrood met 
de heilige lans. 

Bij de eerste keer dat het Mysterie werd gevierd, nam Christus 
het brood in Zijn handen, en wanneer Hij de Vader had dank 

 
19 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 1, PG 150.373C 

D 



82 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

gezegd, brak Hij het en gaf Hij het aan de leerlingen, zeggend: Dit 
is Mijn lichaam, hetwelk voor u gegeven wordt (Luc. 22:19). 
Daarna noemde Hij Zijn heilig Bloed het bloed van het Nieuw 
Verbond, hetwelk voor velen vergoten wordt (Matt. 26:28). ‘Met 
deze woorden, geeft Hij aan dat Hij zal sterven.’ Zo ‘herinnert Hij 
de leerlingen eraan, door de Heilige Mysteriën, dat Hij geslacht zal 
worden, en op het uur dat ze tafelen, spreekt Hij over het Kruis.’20 

Voordat Christus werd gekruisigd, vierde Hij de Goddelijke 
Liturgie: de herinnering van Zijn Lijden aan het Kruis (cf. Luc. 
22:19-20). En Hij gebood ons om dit op dezelfde manier te vieren: 
om voor de geest te halen ‘al wat zwakheid is, met name het Kruis, 
het Lijden en de dood’. Waarom nu, zei Christus bij het ‘Dit is Mijn 
Lichaam,...’ en ‘Dit is Mijn Bloed’, enkel ‘...dat voor u gebroken 
wordt,...’ en ‘dat voor u vergoten wordt’, en voegde Hij er niet ook 
aan toe ‘...hetgeen de doden opwekt en de melaatsen geneest’? 
Waarom haalt Hij Zijn wonderen niet aan, maar enkel Zijn Lijden? 
‘Omdat het Lijden noodzakelijker was dan de wonderen... Zijn 
Lijden is de ware bron van ons heil... terwijl de wonderen 
plaatsvonden opdat geloofd zou worden dat de Heer waarlijk de 
Heiland is.’21 Wonderen zijn een bevestiging van Christus’ 
godheid; het heilige Lijden biedt ons echter het heil aan, en 
Christus de Heiland Zelf.  

 
20 St John Chrysostom, On Matthew, 82.1, PG 58.738, 737. 
21 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 7, PG 150.384AC 



83 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

 

e priester steekt dan met de lans in de rechterzijde van 
het offerbrood, in het zegel* en snijdt langs de zijkant 

en zegt: Als een schaap werd Hij ter slachting geleid. En 
langs de linkerzijde: En als een vlekkeloos lam, stom voor 
zijn scheerder, zo deed Hij Zijn mond niet open. Dan snijdt 
hij langs de bovenzijde: In Zijn vernedering werd Hem een 
rechtvaardig oordeel ontzegd. En langs de onderzijde: Wie 
zal Zijn afkomst verhalen?  
Diaken: Neem weg, meester. En de priester haalt het Lam* 
eruit, en zegt: Want Zijn leven wordt van de aarde 
weggenomen.22 En hij legt het Lam op de pateen. 

vii. De verhaling van het Lijden in handelingen 

De celebrant haalt nu het Lam uit het offerbrood en legt het op de 
pateen, waarbij hij de profetie van Jesaja aanhaalt die verwijst naar 
het Lijden van Christus. De priester zal in wezen ‘het Lijden van 
Christus op het Lam beschrijven’ met de lans, want wat de priester 
nu doet is ‘het verhalen van Christus Zijn heilbrengend Lijden en 
dood in handelingen’.23 

 Als een schaap werd Hij ter slachting geleid. 
Deze woorden van de profeet Jesaja verwijzen naar het Lijden 

van Christus. Wanneer Christus ‘Zichzelf aanbiedt als offergave 
aan God, voor onze zonden, wordt Hij het Lam Gods genoemd  

 
22 Isa. 53:7-8. 
23 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 6, PG 150.381A 

D 



84 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

[Joh. 1:29], alsook schaap [Jes. 53:7]’.24 Hij is het vlekkeloos Lam dat 
geofferd wordt voor het verloren schaap, de mens (cf. Matt. 18: 12). 

Het offer van Christus aan het Kruis werd in het Joodse 
paasfeest voorafgebeeld met het slachten van een schaap. De Joden 
gebruikten namelijk een schaap als slachtoffer ‘omwille van de 
schuldeloosheid van het dier in kwestie, en omdat schapenleer de 
bedekking was voor onze eerste naaktheid [i.e. de naaktheid der 
eerstgeschapen na hun ongehoorzaamheid]. Meer nog, Christus, 
het slachtoffer Dat voor ons geofferd werd, is en wordt ook een 
gewaad van onvergankelijkheid’ genoemd (cf. Rom. 13:14).25 De 
naaktheid van de Meester aan het levenschenkend Kruis werd ons 
mensen tot gewaad van onvergankelijkheid. 

 En als een vlekkeloos lam, stom voor zijn scheerder, 
zo deed Hij Zijn mond niet open. 

De stilzwijgendheid van Christus tijdens het Lijden geeft aan 
dat Hij Zijn Kruisiging vrijwillig heeft ondergaan: Ik leg Mijn 
leven af, opdat Ik het zelf wederom neme. Niemand neemt het van 
Mij, maar Ik leg het van Mijzelf af (Joh. 10:17-18). Uit eigen wil 
‘onderging Christus het Kruis voor ons. Want Hijzelf bood 
Zichzelf als heilig slachtoffer aan God de Vader.’26 

Christus is zwijgzaam voor de Hogepriester en voor Herodes 
(cf. Mat. 26:63, Luc. 23:9). Zwijgzaam is Hij ook voor Pilatus: Een 
antwoord gaf Hij hem niet (Joh. 19:9). Maar Pilatus interpreteert Zijn 
zwijgen als minachting jegens zijn persoon; ‘want hij begreep het 
mysterie van Christus’ zwijgen geenszins’.27 

 
24 St Basil the Great, On Psalm 28, 5, PG 29.296B 
25 St Gregory the Theologian, Homily 45,13, PG 36.640C 
26 St Cyril of Alexandria, On John, 5.1, PG 73.721A 
27 Ibid. 12, PG 74.640C 



85 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

 In Zijn vernedering werd Hem een rechtvaardig oordeel 
ontzegd. 

Het stilzwijgen van Christus en Zijn nederigheid leidde ertoe dat 
men Hem Zijn gerechtigheid ontnam: een rechtvaardig oordeel werd 
Hem ontzegd. En het onrechtvaardige vonnis dat over Hem werd 
uitgesproken, leidde Christus naar het Kruis. 

Door mens te worden, heeft Christus Zichzelf vernietigd, de 
gestaltenis eens dienstknechts aangenomen hebbende, en is den 
mensen gelijk geworden; en heeft Hij Zichzelf vernederd, 
gehoorzaam geworden zijnde tot den dood, ja, den dood des kruises. 
(Fil. 2:7-8). Vanaf de troon Zijns Vaders bewandelde Christus de 
weg van vernedering en kwam Hij zelfs tot het Kruis. ‘Zo groots 
Christus Zijn verhevenheid was, zo groots was ook de vernedering 
die Hij onderging... Waarlijk, het is een ontzaglijk iets dat Christus, 
de Meester, dienaar werd! Het is iets compleet onbeschrijfelijks. 
Maar dat Hij daarbovenop nog ook de dood heeft ondergaan, 
overtreft dit. Maar toch is er nog iets grootser en wonderbaarlijker 
dan dit. Wat is dat?... Het sterven aan een kruis… een 
weerzinwekkende en vervloekte dood sterven. Want er werd 
gezegd: Vervloekt is eenieder die hangt aan het hout [Deut. 21:23, 
Gal. 3:13]’.28 Christus is de Liefde. En vanop het Kruis toonde Hij 
ons hoe verheven liefde is en hoe diep de nederigheid gaat.  

 Wie zal Zijn afkomst verhalen? 
Met het woord afkomst, duidt de profeet Jesaja op de 

vooreeuwige afkomst van Christus. Er wordt gevraagd: ‘Wie is in 
staat om, zelfs op geringe wijze, de bestaanswijze uit te drukken 
van de Eniggeborene? Welke tong kan spreken van de onzegbare 
afkomst des Zoon van den Vader?’ Dat Christus uit de Vader 

 
28 St John Chrysostom, On Philippians, 7.3, PG 62.232. 



86 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

geboren is, ‘weten en geloven we. Maar de aard van Zijn afkomst 
is een mysterie dat elk verstand te boven gaat.’29 

 Want Zijn leven wordt van de aarde weggenomen. 
De handeling van het uitnemen van het Lam uit het offerbrood 

en het plaatsen van het Lam op de pateen, doet denken aan de 
woorden van Christus: ‘Wanneer Ik van de aarde zal verhoogd zijn, zal 
hen allen tot Mij trekken’ (Joh. 12:32).  

Het offer van Christus werd voor de gehele schepping 
aangeboden. De heilige Johannes Chrysostomus schrijft: ‘Om welke 
reden werd Christus op een hoog kruis geslacht en niet in een 
besloten ruimte?... Omdat de lucht zelf gezuiverd werd toen 
Christus, het Lam, in de hoogte geofferd werd. En ook de aarde 
werd gezuiverd, daar het bloed van Zijn zijde erop sijpelde... 
Daarom werd Christus buiten stad en muren geofferd, opdat men 
zou leren dat Zijn offer voor alle mensen was... Zijn offer was voor 
de hele aarde.’30 Eertijds slachtten de Joden het Paaslam heimelijk en 
uitsluitend voor hunzelf. Daarentegen spreidt Christus Zijn armen 
open op het Kruis, om de gehele schepping te omarmen en te 
heiligen: ‘Door Uw handen uit te strekken op het Kruis, o 
Barmhartige, bracht Gij samen de volkeren die van U verwijderd 
waren, om Uw overvloedige goedheid te verheerlijken.’31 

Toen de apostel Filippus de wagen van de hoveling van de 
Koningin der Ethiopiërs benaderde, was de hoveling dezelfde 
woorden aan het lezen die de celebrant zonet aanhaalde. Toen 
opende de apostel zijn mond en begon hij hem vanuit datzelfde 

 
29 St Cyril of Alexandria, On John, 5, PG 73.712CD 
30 On the Cross and the Thief 1, 1, PG 49.400. 
31 Octoechos, Wednesday Matins, Tone 1, kathisma.* Cf. Holy Saturday Matins, 
Engomia,* stasis* 1: ‘Of old, they sacrificed the lamb in secret; but when You 

were sacrificed beneath the open sky, forbearing Saviour, You purified the 
whole creation.’ 



87 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Schriftwoord Jezus te verkondigen (Hand 8:32-5). Nu begint de 
celebrant, met diezelfde woorden van Jesaja, het goede nieuws van 
het eucharistisch offer van Christus te verkondigen. 
 

iaken: Slacht, meester. De priester slacht, wat wil 
zeggen, hij maakt een verticale diepe snede in het Lam 

dat hij ondersteboven heeft gelegd op de pateen - en zegt: 
Geslacht wordt het Lam Gods, Dat de zonde van de wereld 
wegneemt, voor het leven en de redding van de wereld.32 

Diaken: Doorkruis, meester. En de priester snijdt 
wederom het Lam aan, ditmaal horizontaal, over de verticale 
snede heen, en vormt zodoende een kruis, zeggend: Toen Gij 
gekruisigd werd, o Christus, werd de tirannie opgeheven en 
de kracht van de vijand vertreden. Want geen Engel, noch 
een mens, maar de Heer Zelf heeft ons gered; eer aan U.33 

viii. Geslacht wordt het Lam Gods 

In woord en handeling zet de priester de verhaling van het Lijden 
van Christus verder: Geslacht wordt het Lam Gods. ‘Het ware Lam, 
het onbevlekte slachtoffer, wordt voor ons allen ter slachting 
geleid, om de zonde uit de wereld te verdrijven... om de dood te 
vernietigen... en om voor de mensen de oorsprong van al het 
goede te worden... de bron van het eeuwige leven, de grondslag 
voor onze hervorming naar het evenbeeld Gods, het begin van 
eerbiedigheid en gerechtigheid, de weg naar het Koninkrijk des 
Hemels... Omdat wij te midden van vele zonden leefden, en we 
daarom de dood en het verderf verdienden, gaf de Vader Zijn 

 
32 John 1: 29 and 6:51. 
33 Octoechos, Friday Matins, Tone 1, kathisma. Cf. Isa. 63:9. 

D 



88 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Zoon als losgeld voor ons... Eén stierf voor het welzijn van allen, 
opdat wij allen in Hem mogen leven.’34 

Toen de Heer gekruisigd werd, werd de tirannie des duivels 
verbrijzeld en werd ingeplant de ‘Godskennis. De éénwezenlijke 
Heilige Drie-eenheid wordt aanbeden, de ongeschapen Godheid, 
de Ene ware God, de Schepper en aller Heer. De deugden worden 
gecultiveerd, de hoop op de opstanding wordt ons door de 
Verrijzenis van Christus gegeven, de demonen beven voor de 
mensheid die voordien aan hen onderdanig was. En het meest 
verbazingwekkende is: dit alles is bereikt door het Kruis, het 
Lijden en de dood.’35  

*  *  *  
De heilige oudvader Païsios de Athoniet († 12/07/1994) 

vertelde het volgende: ‘Er overkwam mij eens iets toen ik mijn 
plicht vervulde als altaardienaar en bij de priester stond. Bij de 
woorden ‘Geslacht wordt het Lam Gods’, zag ik het Lam op de 
pateen kronkelen als een lam dat geslacht werd. Hoe zou ik daar 
ooit nog durven naderen!’ 

Deze ervaring raakte de oudvader zo diep, dat hij de 
hoedanigheid van het priesterschap uiteindelijk nooit heeft willen 
ontvangen.  

 

  

 
34 St Cyril of Alexandria, On John, 2, PG 73.192B-D. 
35 St John of Damascus, On the Orthodox Faith, 4.77, PG 94.1108CD—1109A 



89 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

 

e diaken zegt: Doorsteek, meester. Het Lam weer 
omkerend met het zegel naar boven steekt de priester 

met de lans in de rechterzijde van het Lam, boven de letter 
N, en zegt: Een van de soldaten doorstak Zijn zijde met een 
lans en terstond vloeide er bloed en water uit. Hij die het 
gezien heeft, getuigde ervan en zijn getuigenis is 
waarachtig.36 

ix. Terstond vloeide er bloed en water uit 

Op het moment dat de celebrant het Lam met de lans doorboort, 
beeldt hij de Romeinse soldaat uit, die zijn lans gebruikte om het 
heilige Lichaam van Christus op het Kruis te doorboren, en terstond 
vloeide er bloed en water uit. Van de heilige Theodosius de Nieuwe 
wordt verteld dat, toen hij dit punt bereikte tijdens zijn eerste 
Liturgie, hij zo ontsteld werd dat hij vroeg om het priesterschap te 
mogen verlaten.37 

Uit de zijde van Christus ‘vloeide er bloed gemengd met water. 
God voorzag deze gebeurtenis als een soort beeltenis en voorbode 
van de mystieke zegen, de Goddelijke Eucharistie, en van de Heilige 
Doop; want de doop is waarlijk van [en in] Christus, en door Hem 
ingesteld, en ook de kracht van het Mysterie van de Goddelijke 
Eucharistie kwam voort uit Zijn Heilig Lichaam.’38 

Deze twee Mysteriën [of ook Sacramenten genoemd] hebben hun 
oorsprong in Christus en geven vorm aan de Kerk: ‘Dat bloed en dat 

 
36 John 19:34-5. 
37 Cf. Archim. G. Paraskevopoulos, Ermineftiki epistasia epi tes theias Leitourgias 
[Interpretation of the Divine Liturgy] (Patras, 1958), p. 32. 
38 St Cyril of Alexandria, On John, 12, PG 74.677B. Cf. Introduction, p. 25, above. 

D 



90 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

water symboliseren de Heilige Doop en de Goddelijke Eucharistie. 
Uit deze twee Mysteriën werd de Kerk geboren... Zo vormde 
Christus de Kerk uit Zijn zijde, net zoals Hij Eva schiep uit de zijde 
van Adam’ [cf. Gen. 2:21-21]. ‘Zoals Eva geschapen werd terwijl 
Adam sliep, zo werd ook de Kerk geschapen uit de zijde van 
Christus [de nieuwe en voltooide Adam] bij Zijn dood.’39 

Op het moment van uiterste pijn en van de dood kwam de 
hoogste vreugde en het leven tot stand: ‘Gij werd in de zijde doorboord 
om voor mij stromen van leven voort te doen vloeien.’ De Meesters zijde 
geeft leven aan de mens: ‘Doorstoken met de lans, o Heiland, hebt Gij 
het Leven op haar die mij het leven gaf gedruppeld [dus op Eva, cf. Gen. 
3:20], op haar die mij van het leven verwijderd heeft [de Hof van Eden], om 
mij samen met haar terug tot het Leven te brengen.’40  

Uit de levenschenkende zijde van Christus wordt de Kerk 
geboren, het met verstand begaafde Paradijs van God; geboren en 
tot leven gebracht. 

 

e diaken giet genoeg wijn en water in de heilige kelk, 
en zegt: Zegen, meester, de heilige eenheid. 

En de priester zegent, zeggend: Gezegend zij de heilige 
eenheid, immer, nu en altijd, en in de eeuwen der eeuwen. 
Amen. 

x. Waakzame dronkenschap 

De wijn en het water die de diaken in de heilige kelk giet, 
symboliseren het bloed en water dat voortvloeiden uit de zijde van 

 
39 St John Chrysostom, Baptismal Catecheses, 3.17, SC 50, p. 161; Encomium on 
Maximus, 3, PG 51.229. 
40 Holy Friday Matins, Beatitudes; Holy Saturday Matins, Engomia, stasis 1. 

D 



91 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Christus. De heilige Johannes Chrysostomus benadrukt dat ‘het 
fundament van de goederen van ons heil [dus, de Goddelijke 
Eucharistie] met wijn wordt voltrokken.’ Een kwade bedoeling, zo 
zegt de heilige, kan wijn veranderen in een oorzaak van 
dronkenschap. Maar bij de Goddelijke Liturgie ‘veroorzaakt de 
geestelijke kelk geen dronkenschap,... noch verdooft hij het 
menselijk vermogen, maar vermeerdert het juist... Want het vloeit 
voort uit de geestelijke rots’,41 die Christus is (cf. 1 Kor. 10:4). 

Deze dronkenschap onttrekt de mens aan de materiële dingen 
en leidt hem naar een goddelijke toestand: ‘Er vindt een “extase” 
plaats, een overgaan van het materiële naar het goddelijke.’ De 
Eucharistische kelk brengt ‘de waakzame dronkenschap’ voort: 
een dronkenschap dat een toestand van waakzaamheid 
teweegbrengt en de mens deelgenoot maakt van het eeuwige 
leven. ‘Want wie van die dronkenschap geproefd heeft, ruilt het 
vergankelijke in voor het onverderfelijke, en verlengt zijn verblijf 
in het huis des Heren tot in lengte van dagen [Ps. 22:6].’42 

Daarom betuigen wij onze dankbaarheid aan onze Vrouwe, de 
Moeder Gods, daar Christus uit haar ontsproten is, Die ons de 
zaligmakende wijn aanbiedt: ‘Als een onbewerkte wijnstok, o 
Maagd, deed gij de schoonste druiventros ontspruiten, die voor ons 
de zaligmakende wijn voortbrengt, en de zielen en lichamen van 
ons allen verblijdt. Daarom zegenen wij u als oorzaak van alle 
goed, immer uitroepend met de engel: Verheugd u, 
Hoogbegenadigde.’43 

 

 
41 St John Chrysostom, On Genesis, 29.3, PG 53.265; Against Drunkards, 2, PG 

50.436 
42 St Gregory of Nyssa, On Song of Songs, 5, PG 44.873B; On the Ascension, PG 

46.692B. 
43 Matins, 15 January. 



92 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

e priester neemt hetzelfde offerbrood in zijn handen, of 
een tweede, en met de lans snijdt hij rondom het 

kleine, driehoekige deel van het zegel, en zegt: Ter ere en 
gedachtenis van onze hooggezegende glorierijke Vrouwe, de 
Moeder Gods en altijd Maagd Maria; neem, Heer, door haar 
voorspraak dit offer aan op Uw hemels Altaar. 

Hij neemt dit deeltje met de lans, plaatst het aan de 
rechterkant van het Lam, en zegt: De Koningin staat aan Uw 
rechterhand, gehuld in een veelkleurig gewaad van 
goudbrokaat.44 

xi. De koningin staat aan uw rechterhand 

Tijdens de ritus van Kerós, vraagt de celebrant aan de 
hooggezegende Moeder Gods om de poort te worden die naar het 
Leven leidt. Nu vragen wij, door de celebrant, om haar alheilige 
voorspraak opdat ons offer welgevallig moge zijn. 

De Godsbaarster is het onbevlekte Altaar waarop het 
Eucharistisch Offer wordt aangeboden. Zij is het oord waar haar 
eniggeboren Zoon gedurende de Heilige Mysteriën rust.45 ‘Want 
waar anders zou Christus, dat nieuwe slachtoffer, voor altijd 
aanwezig moeten zijn, dan bij haar waaruit Hij geboren werd,... 
daar er geen oord heiliger kan zijn dan zij?’46 

De heilige Moeder Gods is de verbindingsschakel tussen hemel 
en aarde: zij staat tussen de mens, die het lofoffer brengt (Heb. 

 
44 Ps. 44:10. 
45 Cf. Liturgy of the Presanctified Gifts, Prayer after the Entrance: 'Invisible King... 

Look upon us, Your unworthy servants, who stand about this holy Altar as if 
around Your throne upon the Cherubim, on which Your Only-begotten Son, our 
God, rests through the terrible Mysteries here set forth…’. 

46 Theophanes, Theotokos, p. 146. 

D 



93 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

13:15), en God, Die het offer ontvangt. Uit Christus, het hoofd van 
het Lichaam dat de Kerk is, ontspringt elke volmaakte gave (Jak. 
1:17); en door de Moeder Gods, die de nek is van het lichaam, 
komt de genadegave tot de gelovigen, de ledematen van het 
Lichaam. ‘De Moeder van Jezus, die het hoofd dat Christus is 
rechtstreeks draagt, is een bemiddelaar tussen het hoofd en het 
lichaam der Kerk, en in zekere zin een verbindingsschakel tussen 
de twee, zoals een nek... Bijgevolg, net zoals het hoofd [Christus] 
de enige weg is die naar de Vader leidt, zo is deze geheiligde nek 
[de Moeder Gods] ook een weg, de enige weg, die iedereen leidt 
naar het hoofd van ons allen [Christus].’47 

*  *  *  
Door haar bediening in de goddelijke heilsorde, werd de heilige 

Godsbaarster de weldoenster van de gehele schepping. Hemel en 
aarde, mens en engel werden gezegend door haar goddelijk 
moederschap. De Maagd ‘deed zelfs voor de engelen het licht 
opgaan, en maakte het voor hen mogelijk wijzer en reiner te 
worden dan voorheen, om Gods goedheid en wijsheid beter te 
leren kennen... Zo bracht de Maagd een nieuwe hemel en een 
nieuwe aarde voort [Openb. 21:1]. Of beter gezegd, zij zelf is de 
nieuwe aarde en de nieuwe hemel.’48 

Er zijn twee redenen waarom wij de Moeder Gods als een 
nieuwe aarde en een nieuwe hemel beschouwen. Ten eerste, 
omdat zij ‘Hem Die zelfs voor de wijdte der hemelen onvatbaar is’, 
in haar omvat heeft. Ten tweede, omwille van haar reinheid. 
Daarom is het dus duidelijk dat ‘wat de profeet David de hemel des 
hemels noemt en wat, zo benadrukt hij, alleen de Ene en enige God 

 
47 Theophanes, Theotokos, pp. 128-32. Cf. John 14: 6: No man comes to the Father 

except through me. 
48 St Nicholas Cabasilas, On the Dormition, 4, PO 19.498. 



94 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

toekomt, wanneer hij zegt de hemel des hemels behoort den Heer 
toe [Ps. 113:24], dewelke de Gezegende Maagd is.’49 

Als de Maagd echter tijdens haar aardse leven de ‘hemel des 
hemels’ was, dan komt haar positie in de hemel daarmee overeen. 
De alheilige Moeder Gods is de Koningin des hemels. Daarom was 
haar heilig ontslapen een hoogfeest voor de hemelse gewesten. 
Een hoogfeest waar Christus Zelf de processie voorging. De heilige 
Johannes van Damascus richt zich tot Christus wanneer hij zegt: 
‘Daal neder, o Heer, daal neder, om Uw Moeder te vergoeden, 
daar Gij omwille van Uw opvoeding haar zoveel verschuldigd 
zijt... Roep Uw moeder met een zoet fluisteren, “Kom, mijn schone, 
mijn hartsbeminde [Hoogl. 2:10]. Gij gaf mij het uwe; kom en 
geniet van het Mijne… Kom en heers met Mij, Die nederig uit u 
geboren ben en nederig bij u leefde.”’50 

De vreugde des hemels was oneindig groot toen de Koningin 
ontvangen werd. De hymnograaf van de Kerk viert dit gebeuren, 
schrijvend: ‘De hemelse machten groeten u, o Godsbaarster, met 
heilige lofzang en schitterend kaarslicht voor dit meest stralende 
feest, alsof ze zeggen: Wie is zij die opstijgt, stralend wit, die er 
uitziet als de dageraad, schoon gelijk de maan, zuiver als de zon?... 
De Koning bracht u in Zijn binnenkamer [Hoogl. 8:5, 6:10, 1:4]... 
Gij hebt zelfs de koninklijke troon van uw Zoon weten te bereiken; 
gij ziet Hem met uw ogen. Gij verheugt u en staat aan Zijn zijde... 
Gij zegent de wereld, gij heiligt alles.’51 

Nu de celebrant het deeltje voor de Godsbaarster rechts van het 
Lam plaatst en de psalmvers De Koningin staat aan Uw 
rechterhand opzegt, toont hij de eerbiedigwaardigheid die Christus 
voor Zijn alheilige Moeder heeft: ‘Bekleed met gouden gewaden 

 
49 Annunciation, Little Vespers; St Nicholas Cabasilas, On the Dormition, 4, PO 

19.499. 
50 On the Dormition, Homily 3, 4, PG 96.760AB. 
51 St John of Damascus, On the Dormition, Homily 1, 11, PG 96.716D-717B, 



95 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

als een koningin plaatste Uw Zoon u, stralend met de glans van de 
Geest, o Alreine Vrouwe, aan Zijn rechterhand.’52 

 

 
 

it het zegel van hetzelfde offerbrood, of een derde, 
snijdt de priester het eerste der negen kleine 

driehoekige deeltjes uit en plaatst ze links van het Lam, en 
zegt: Ter ere en gedachtenis van de grote aanvoerders 
Michaël en Gabriël, en al de hemelse onlichamelijke machten. 

xii. Heilige engelen dienen de priester 

In het werk van de goddelijk heilsorde dienen ook de hemelse 
machten. Daarom plaatst de celebrant links van het Lam ook een 
[kleiner driehoekig] deeltje ter ere van hen. 

Vóór de Menswording van het Woord, waren de engelen 
slechts vaag bewust van het mysterie van Christus. Bij de 
menswording van het Woord werd God geopenbaard in het vlees 
en gezien door de engelen (1 Tim. 3:16). ‘Toen Hij het vlees aannam, 
werd Hij zichtbaar voor de engelen... want daarvoor was ook voor 

 
52 Octoechos, Tone 6, Sunday Matins, Canon, ode 8. 

U 



96 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

hen Zijn wezen onzichtbaar.53 ‘Het mysterie van de goddelijke 
heilsorde, dat van het begin der tijden reeds in God verborgen was 
(Efez. 3:9) werd eerst aan de heilige engelen geopenbaard. Zij 
onthulden het daarna aan de mensen: ‘Eerst werden de engelen 
ingewijd in het goddelijke mysterie der mensenliefde van Jezus; 
daarna kwam -door hen- de kennis der genade tot ons.’54 

De aartsengel Gabriël bezocht de priester Zacharias om hem de 
geboorte van de Voorloper te verkondigen, die volgens de 
woorden van de profeet een boodschapper zou zijn voor het 
aangezicht van den Heer (Matt. 11:10, Mal. 3:1). Dezelfde 
aartsengel bezocht de Moeder Gods om haar te verkondigen dat 
‘het goddelijke mysterie van de onbeschrijfelijke Menswording 
van God het Woord in haar volbracht zou worden’.55 En weer 
bezocht een engel Jozef om hem in te lichten dat de Maagd door de 
Heilige Geest ontvangen had, en de Heiland der wereld droeg (cf. 
Matt. 1:20). 

Tenslotte, toen Christus geboren werd in Bethlehem, bezocht 
een engel des Heren de herders, want zij waren rein van hart (daar 
zij in verstilling leefden),56 en verkondigde hen het heugelijke 
nieuws. En opeens was er met den engel een menigte hemelse 
heerschare, God prijzende en zeggende: Ere zij God in de hoogste 
hemelen en vrede op aarde (Luc. 2:13-14). 

*  *  *  
Welnu, in het liturgische Bethlehem – de heilige 

voorbereidingstafel - waar het mysterie van de Menswording van 
het Woord voltrokken wordt, verschijnen engelen des Heren aan 
celebrerende priesters die, zoals de herders, rein van hart zijn. Zo 
was er een oudvader ‘die rein en heilig was, die terwijl hij de 

 
53 St John Chrysostom, On John, 15.2, PG 59.98. 
54 St Dionysius the Areopagite, On the Heavenly Hierarchy, 4.4, PG 3.181B 
55 Ibid. 
56 Cf. ibid. 



97 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

voorbereiding van de gaven bekrachtigde, heilige engelen rechts 
en links van hem zag staan’.57 

Bij elke Goddelijke Liturgie, is er een menigte van 
engelenscharen (Luc. 2:13) aanwezig, die God verheerlijkt zoals 
destijds te Bethlehem. Van de heilige bisschop Niphon wordt 
gezegd, dat hij tijdens de grote intocht de priester vergezeld zag 
door een grote menigte engelen, ‘die met vreugde onuitsprekelijke 
hymnen zingen. En toen de priester de kostbare Gaven op de 
Heilige Tafel plaatste, bedekten de engelen het Altaar met hun 
vleugelen. Vervolgens kwamen er aan de rechterzijde van de 
celebrant twee Cherubijnen staan, en aan zijn linkerzijde twee 
Serafijnen.’58 

Tijdens de Heilige Anafora, ‘staan de engelen rondom de 
priester, en alle engelenscharen zingen met luider stemme de 
lofzangen, en de ruimte rondom het Altaar wordt gevuld tot eer 
van Hem Die geofferd wordt, Christus onze Meester.’59 

*  *  *  
Bij de Goddelijke Liturgie worden er mysteriën verricht die de 

heilige engelen verlangden te aanschouwen (1 Pet. 1:12). Ze zijn 
aanwezig als dienaars; echter kan slechts de priester de goddelijke 
mystagogie voltrekken: ‘Eens de reine en waardige priester... het 
heiligdom betreedt om de Goddelijke Liturgie te voltrekken, wordt 
hij op onzichtbare wijze omringd door een grote menigte 
onlichamelijke en goddelijke engelen, die hem tijdens de 
Goddelijke Liturgie met grote eerbiedigheid dienen. Maar hoewel 
de heilige engelen de priester dienen tijdens de Goddelijke 
Liturgie, kunnen zij zelf de Liturgie niet voltrekken zonder 
priester... De priester is dus als een belangrijke 

 
57 John Eucratas, Leimonarion [The Spiritual Meadow], 199, PG 87iii.3088A. 
58 Enas asketes Episkopos [An ascetic Bishop], 3rd edn (Oropos, Attica: Paralditou 

Monastery, 2000), p. 214. 
59 St John Chrysostom, On the Priesthood, 6.4, PG 48.681. 



98 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

hoogwaardigheidsbekleder van de Koning, terwijl de engelen 
zoals Zijn soldaten en dienaren zijn.’60 

 

e priester snijdt nu de overige acht kleinere 
driehoekige deeltjes uit het offerbrood, en zegt: 

Van de geërde, roemrijke profeet, voorloper en doper 
Johannes; van de heilige, roemrijke profeten Mozes en Aäron, 
Elia en Eliza, David en Jesse, de heilige drie jongelingen en 
de profeet Daniël en alle heilige profeten. 

Van de heilige roemrijke en alomgeprezen apostelen 
Petrus en Paulus, de twaalf en de zeventig en alle heilige 
apostelen. 

Van onze heilige vaders, de grote hiërarchen en 
oecumenische leraren: Basilius de Grote, Gregorius de 
Theoloog en Johannes Chrysostomus; Athanasius en 
Cyrillus, Nicolaas van Myra en alle heilige Hiërarchen. 

Van de heilige eerste martelaar en aartsdiaken Stefanus, 
de heilige grootmartelaren Dimitrius en Georgius, Theodorus 
Tiron, Theodorus de Stratilaat en alle heilige martelaren. 
Van de heilige martelaressen: Thecla, Katerina, Barbara, 
Eufemia, Kyriake, Marina, Paraskevi en alle heilige 
martelaressen. 

Van onze gewijde Goddragende vaders: Antonius en 
Euthymius, Sabbas, Onufrius, Athanasius van de Athos en 
alle monniken. Van de heilige moeders: Pelagia, Anastasia, 
Maria van Egypte en Theodora en alle heilige monialen. 

Van de heilige wonderdoende onbaatzuchtige artsen: 
Kosmas en Damianus, Cyrus en Johannes, Panteleimon en 
Hermolaüs en alle onbaatzuchtigen. 

 
60 Anonymous Hesychast, Niptiki Theoria [Neptic Contemplation] (Thessaloniki: 
Orthodoxos Kypseli, 1979), pp. 197—8. 

D 



99 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Van de heilige rechtvaardige voorouders des Heren 
Joachim en Anna, (van de heilige van de dag) en van alle 
heiligen. Bezoek ons, o God, omwille van hun gebeden. 

Van onze vader onder de heiligen Johannes Chrysostomus, 
aartsbisschop van Constantinopel. (Als de Liturgie van de 
heilige Basilius gevierd wordt, wordt hij in de plaats 
herdacht.) 

xiii. De bijeenkomst der heiligen 

Tijdens de Goddelijke Liturgie is, tezamen met Christus, de 
bijeenkomst der heiligen aanwezig, en de gelovigen beleven de 
openbaring van de gemeenschap der heiligen. 

Nadat het offerlam op de pateen geplaatst is, snijdt de celebrant 
kleinere stukken uit het offerbrood ter ere en ter gedachtenis van 
alle heiligen. ‘Dit onthuld ons de onverbrekelijke band die de 
heiligen hebben in hun bovennatuurlijke en heilige eenheid met 
Christus.’61 ‘Daar de heiligen samen met Christus gestreden 
hebben, worden ze verheerlijkt en verheven door dit 
vreeswekkend Mysterie, door de gemeenschap dus, in Zijn 
heilbrengend Offer. Voorzeker, hoe meer wij hen herdenken, hoe 
meer zij ons met Christus verzoenen en ons met Hem verenigen.’62 

De Kerk is de ‘bijeenkomst der heiligen’, en de Goddelijke 
Liturgie is het Mysterie bij uitstek dat de gehele Kerk bijeenbrengt 
tot ‘een goddelijk gemeenschapsleven’, tot ‘vereniging en 
eenstemmigheid.’63 In de Goddelijke Liturgie zijn we samen met 
alle heiligen. 

 
61 St Dionysius the Areopagite, Church Hierarchy, 3.3.9, PG 3.437C. 
62 St Symeon of Thessaloniki, On the holy Liturgy, 94, PG 155.281C. 
63 St Isidore of Pelusium, Letters, 2.246, PG 78.685A; St Dionysius the 
Areopagite, Church Hierarchy, 3.3.1, 5, PG 3.428B, 432B. 



100 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Het koor der heiligen heeft het doel van de goddelijke heilsorde 
vervuld. ‘God het Woord heeft het vlees aangenomen, heeft 
verkondigt, heeft wonderen verricht, heeft geleden en is gestorven 
zodat de mensen konden overgaan van de aarde naar de hemel, en 
zo erfgenamen konden worden van het Hemels Koninkrijk.’ Het 
koor der heiligen is het bewijs dat het Koninkrijk Gods ons reeds 
gegeven is: ‘De Kerk heeft, door haar talrijke leden die ze als 
koloniestichters naar de hemel heeft gestuurd, het Koninkrijk 
Gods waarlijk geërfd.’64 

Wij zeggen dank aan de Heer voor de goederen die Hij Zijn 
heiligen heeft geschonken, want wij beschouwen hen als onze eigen 
familie, en wij voelen bijgevolg dat de gaven die God hen heeft 
toegekend ook de onze zijn. En samen met de heiligen danken wij 
de Gever der gaven, door onze eigen gaven aan te bieden. 

*  *  *  
Tijdens de Goddelijke Liturgie beleven wij het Mysterie van de 

Kerk, want elke eucharistische gemeenschap is de ene kudde die 
haar gaven aanbiedt aan de ene Herder (Joh. 10:16) ‘met één mond 
en één hart’ (cf. Hand. 4:32 en Rom. 15:6). We worden gevoed door 
het heilig Lichaam van Christus, de Goddelijke Communie, en zo 
toont de Kerk Zich als Lichaam van Christus. ‘Hiermee worden wij 
gevoed, hiermee zijn wij vermengd, en wij zijn het Ene Lichaam 
van Christus geworden.’65 De gemeenschap in het heilig Lichaam 
van Christus geeft vorm aan de gemeenschap en eenheid aan de 
Kerk: ‘Zoals wij deelhebben aan het heilig Lichaam van Christus, 
worden ook wij Lichaam van Christus.’66 

Gemeenschap in Goddelijke Liefde schept de gemeenschap van 
de Liefde der heiligen. Op deze manier wordt het leven van elke 

 
64 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 49 and 10, PG 150.480CD, 388C. 
65 St John Chrysostom, On Matthew, 82.5, PG 58.743-4. 
66 Nicholas of Methoni, To those who hesitate, PG 135.512C. 



101 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

heilige onbeperkt verlengd binnen de tijd. Want voordat de 
heiligen door de poort des doods gingen, hebben ze deelgenomen 
aan het voedsel dat het geneesmiddel der onsterfelijkheid is. En 
door de dood zijn zij het Leven binnengegaan. 

 

an snijdt de priester een ander klein deeltje uit het 
offerbrood, zeggend “Gedenk menslievende Meester, 

alle orthodoxe bisschoppen, onze aartsbisschop [diens naam], 
de eerbiedwaardige priesters, de diakens in Christus, alle 
geestelijken, de concelebranten en al onze broeders die Gij, 
algoede Heer, door Uw barmhartigheid tot gemeenschap met 
U geroepen hebt”, en legt het onder het Lam. Hij gedenkt 
dan de bisschop die hem gewijd heeft, zo deze nog in leven 
is, en gedenkt verder de namen van de levenden, en haalt 
deeltjes uit en legt ze op dezelfde manier onder het Lam. 

De priester snijdt dan uit een ander deel van het 
offerbrood verder deeltjes uit voor de overledenen, en zegt: 
Voor de gedachtenis en de vergeving van zonden der zalige 
stichters van deze heilige kerk. 

Hij gedenkt dan de bisschop die hem gewijd heeft, zo 
deze overleden is, en wie hij verder gedenken wil van de 
overledenen. En tenslotte zegt hij: En alle orthodoxen die in 
de hoop op de opstanding tot het eeuwige leven in 
gemeenschap met U ontslapen zijn, menslievende Heer. En 
hij legt de deeltjes voor de herdachten op de pateen. Zo ook 
noemt de diaken namen die hij wil van de levenden en 
overledenen, terwijl de priester voor hen deeltjes uitsnijdt. 

Tenslotte zegt de priester: Gedenk, Heer, ook mij, de 
onwaardige, en vergeef mij al mijn gewilde en ongewilde 
zonden. 

D 



102 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

xiv. Gedenk, o menslievende Meester 

Wanneer de celebrant een deeltje uit het offerbrood neemt voor 
een broeder die bij leven is, ‘daar het vlakbij het Eucharistisch 
Brood wordt gelegd, wordt dat deeltje brood in de loop van de 
Liturgie onmiddellijk geheiligd wanneer het in aanraking komt 
met het Lam, wanneer het tijdens de consecratie verandert in het 
Lichaam van Christus. En wanneer het daarna in de heilige kelk 
wordt gelegd, wordt het verenigd met het heilig Bloed. Zo geeft 
het de goddelijke genade door aan de ziel van degene voor wie het 
aangeboden werd. Er vindt dus een geestelijke gemeenschap 
plaats (tussen die persoon en Christus). Indien (de persoon die 
herdacht wordt) een der vromen is, of onder de zondaars die tot 
inkeer zijn gekomen valt, ontvangt die persoon de communie van 
de Heilige Geest onzichtbaar in zijn ziel.’67 

Nadat de celebrant de levenden heeft herdacht, gaat hij over tot 
het gedenken van de overledenen. Zij kunnen zichzelf niet 
behelpen, en zij op ons rekenen om onze liefde voor hen te tonen. 

De eerste manier waarop de overledenen geholpen worden, is 
door de gebeden van de heiligen die zelfs tot in de hades reiken. In 
het leven van de heilige Makarius de Egyptenaar wordt verhaald 
dat toen de heilige eens in de woestijn de schedel van een heidense 
priester aantrof, hij daaruit een stem hoorde komen die zei: ‘Elke 
keer dat gij medelijden hebt met hen die in de hel zijn en voor hen 
bidt, ontvangen zij een beetje vertroosting.’68 

De tweede manier waarop ze geholpen worden is de 
Goddelijke Liturgie. Onze ontslapen broeders blijven niet 
verstoken van de heiliging die door de heilige Communie aan de 
levenden wordt doorgegeven. Want ‘Christus geeft Zichzelf ook 
aan de ontslapenen, op een manier die alleen Hem bekend is.’ De 

 
67 St Symeon of Thessaloniki, Church Building, 103, PG 155.748D—749A. 
68 Palladius, Sayings of the Fathers, 38, PG 65.280B. 



103 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

zielen der ontslapenen ‘ontvangen vergeving van zonden door de 
gebeden van de priesters’ en door de genade van de geheiligde 
kostbare Gaven.69 

De heilige Johannes Chrysostomus schrijft: ‘Niet toevallig 
hebben de heilige apostelen geboden dat de overledenen herdacht 
moeten worden in de aanwezigheid van de ontzagwekkende 
Mysteriën. Zij wisten dat er veel baat uit te halen valt, een groot 
gewin. Wanneer het hele volk met opgeheven handen [in gebed] 
staat, wanneer het hele priesterlijke ambt aanwezig is en het 
vreeswekkende Offer [dat wil zeggen Christus] in hun midden is, 
hoe is het dan mogelijk dat God Zich niet zou buigen over onze 
smeekbeden namens hen, en hen helpen?’ Laat ons daarom nooit 
vermoeid geraken om de ontslapenen te helpen en voor hen de 
Goddelijke Eucharistie aan te bieden. Want hier voor ons ligt 
Christus, de Verzoener van de gehele wereld.’70 

 
Wanneer de priester klaar is met het gedenken van de 

overledenen en de levenden, bidt hij Christus om ook hem in zijn 
onwaardigheid te gedenken.  

Terwijl dat de priester onze levenden en overledenen broeders 
en zusters gedenkt, mogen de gelovigen ook hun familie en 
dierbaren gedenken. Op de Heilige Berg luidt de celebrant een 
belletje zodat ook de aanwezige gelovigen degenen kunnen 
gedenken die we willen gedenken; op dat moment haalt de 
celebrant namens hen deeltjes uit het offerbrood. 

Het gedenken tijdens de Goddelijk Liturgie is een van de 
grootste weldaden die wij kunnen ontvangen, of zelf kunnen 
aanbieden aan onze broeders en zusters. Christus bevindt Zich 
voor ons, gekruisigd, en wij putten moed uit het voorbeeld van de 

 
69 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 42 and 45, PG 150.457C,4 64D. 
70 On Philippians, 3.4, PG 62.204; On 1 Corinthians, 41.5, PG 61.361. 



104 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

rover op het Kruis, en smeken Hem: ‘Gedenk ons, Heer, in Uw 
Koninkrijk’ (cf. Luc. 23:42). 

xv. God temidden der goden 

Op de heilige pateen, met het Lam en de deeltjes erop verzameld, 
tekent zich het beeld van de Kerk af. Dicht bij Christus en Zijn 
Heilige Moeder, in de gemeenschap van de engelen en heiligen, 
ervaren we de werkelijkheid van het eucharistisch oecumenisch 
concilie van de Kerk: ‘We zien Christus Zelf en heel Zijn ene Kerk, 
met in haar midden Hem Die het ware Licht is... Zijn Moeder staat 
aan Zijn rechterhand... de heiligen en engelen aan Zijn linkerzijde, 
terwijl zich beneden heel de vrome samenkomst der gelovigen 
bevindt. En hier is het grote mysterie: God temidden der mensen, 
of liever: God temidden der goden [Ps. 81:1], temidden van hen 
die tot vergoddelijking [tot de Theosis] geleid worden door Hem 
Die waarlijk van nature God is, en Die het vlees aannam omwille 
van hen. Dit is ook het komend Koninkrijk, de heerschappij van 
het eeuwige leven: God, Die gezien en van deelgenomen zal 
worden, Die met ons.’71 

In de Goddelijke Liturgie zien we op de pateen de ‘samenkomst 
van God’, die ‘de Zoon samenbracht door Hemzelf’.72 Christus 
heeft ons samengebracht in de Liturgie van Zijn Koninkrijk. 

 

e diaken neemt dan het wierookvat* en zegt tot de 
priester: Zegen, meester, de wierook. En de priester 

zegent het en zegt het bewierokingsgebed: Wierook bieden 
wij U aan, Christus onze God, tot een welriekende geestelijke 

 
71 St Symeon of Thessaloniki, On the holy Liturgy, 94, PG 155.285AB. 
72 St Irenaeus, Against Heresies, 3.6.1, SC 211, p. 69. 

D 



105 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

geur; aanvaard deze op Uw hemels Altaar en zend ons 
daarvoor de genade van Uw alheilige Geest. 

 
  



106 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

xvi. Wanneer de ziel een wierookvat wordt 

De almachtige Heer zegt door Zijn profeet Maleachi: Van den 
opgang der zon tot haar ondergang, zal Mijn Naam groot zijn 
onder de heidenen; en aan alle plaats zal Mijn Naam reukwerk 
toegebracht worden, en een rein spijsoffer (Mal. 1:11). ‘Wanneer 
werd deze profetie vervuld en wierook toegebracht aan God op 
elke plaats... en een rein spijsoffer?’ vraagt de heilige Johannes 
Chrysostomus, en geeft het volgende antwoord: ‘Enkel na de 
komst van Christus.’ Het rein spijsoffer is de Goddelijke 
Eucharistie. Wanneer men het Joods offer vergelijkt met de 
offergave van de Eucharistie, beseft men dat ‘enkel dit waarlijk een 
rein offer genoemd zou kunnen worden. Want het wordt niet 
aangeboden met rook en geuroffers van vlees, noch met het bloed 
van dieren en plengoffers, maar met de genade des Heiligen 
Geest.’73 

De wierook die de celebrant nu gebruikt is een voorafbeelding 
van de nederdaling van de Heilige Geest over de aangeboden 
Gaven: ‘De welriekende rook duidt op de zoetheid van de Heilige 
Geest.’ Wanneer de celebrant bewierookt, ‘eert hij God door het 
aanbieden van wierook en zoete geur, en geeft aan dat wat hij ook 
doet, hij samen met de Heilige Geest doet.’74 ‘Wierook die verhit 
en verbrandt wordt, en zo een zoete rook afgeeft, duidt op de 
genade van de Heilige Geest... die onze zintuigen helder verlicht 
en ze tegelijkertijd geurend maakt met een geestelijke zoetheid. De 
Geest verlicht, daar Hij Licht is en gezien wordt door de reinen 
van hart. Hij verspreidt een aangename geur, daar Hij de Boom 

 
73 Against the Jews, 5.12, PG 48.903. 
74 St Germanus, Contemplation, PG 98.400C; St Symeon of Thessaloniki, On the 
holy Liturgy, 95, PG 155.285C 



107 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

des Levens is, Die de wil van het vlees kruisigt [dat wil zeggen, ter 
dood brengt], en Die de gehele wereld welriekend maakt.’75 

De heilige Johannes Chrysostomus spoort ons aan onze ziel in 
vuur en vlam te zetten met goddelijke ijver, zodat - met gebed - de 
ziel zelf een wierookvat moge worden: ‘Net zoals wierook van 
zichzelf goed en welriekend is, maar zijn zoete geur pas grondig 
verspreidt nadat het in contact komt met vuur, zo is het ook met 
gebed. Het is reeds goed op zichzelf, maar wordt zelfs nog beter en 
zoeter wanneer het aangeboden wordt met een warme en vurige 
ziel, wanneer de ziel een wierookvat wordt en brandt met hevig 
vuur... Zet eerst uw hart in vuur en vlam met begeerte, en bid 
dan.’76  

In de Liturgie van de heilige Jakobus, bidt de celebrant tot 
Christus om hem waardig te achten met een welriekende ziel voor 
het Heilig Altaar te staan: ‘Meester, Heer Jezus Christus, Woord 
van God, Die Uzelf vrijwillig als een onbevlekt Offer tot het Kruis 
bracht, Die de kool in twee naturen zijt, met een tang tot de lippen 
van de profeet gebracht en zijn zonden verdreef: raak ook de 
zintuigen van ons, de zondaars aan, reinig ons van iedere 
bevlekking, en stel ons in reinheid voor Uw Heilig Altaar, opdat 
wij U een offer van lofzang kunnen aanbieden. Ontvang ook deze 
wierook van ons, Uw onwaardige dienaren, als een zoete 
welriekende geur; en maak welriekend de kwalijke geur van onze 
zielen en lichamen, en heilig ons door de heiligmakende kracht 
van Uw Alheilige Geest.’77 
  

 
75 St Symeon the New Theologian, Ethical Discourse 14, 3, SC 129, p. 430. 
76 On Psalm 140, 3, PG 55.430-1. 
77 Prayer of the Incense, Liturgy of St James. 



108 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

 

iaken: Laat ons bidden tot de Heer. Doe vast staan, 
meester. De priester bewierookt de ster* en zet haar 

over het Lam, en zegt: En de ster kwam en bleef staan boven 
de plaats waar het Kind Zich bevond.78 

Diaken: Laat ons bidden tot de Heer. Bekleed, meester. De 
priester bewierookt de eerste kelkdoek (velum*) en bedekt 
het Lam en de pateen ermee, en zegt: De Heer regeert, met 
heerlijkheid heeft Hij Zich bekleed; de Heer heeft Zich met 
macht bekleed en Zich omgord. Want Hij heeft de wereld 
gegrondvest, zij zal niet wankelen.79 

xvii. De Heer regeert, met heerlijkheid heeft Hij Zich bekleed 

Voordat Christus mensgeworden was, ‘was de mensheid 
onderdanig aan de duivel, de zonde en de dood… De duivel 
misleidde, de zonde slachtte, en de dood begroef.’80 Christus is 
mensgeworden om ons te bevrijden van de tirannie des duivels en 
der zonde, en om ons de vrijheid des Heiligen Geest te schenken: 
‘Omdat het menselijk geslacht onderworpen was aan de tirannie 
van de Satan, daar het zich door de zondeval verwijderde van het 
Koninkrijk Gods, kwam de eniggeboren Zoon van God op aarde 
om ons geslacht wederom onder Zijn eigen scepter te brengen; en 
zo gebeurde het ook.’ Zo werd het profetisch woord van de 
psalmist vervuld: De Heer regeert, met heerlijkheid heeft Hij Zich 

 
78 Cf. Matt. 2: 9, 11. 
79 Ps. 92: 1. 
80 St John Chrysostom, That there is one Lawgiver for the Old and the New 
Testament, 3, PG 56.402. 

D 



109 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

bekleed. Want het heil der mensen is dat wat “Gods heerlijkheid” 
genoemd wordt.’81 

De Heer heeft Zich met macht bekleed en Zich omgord, voegt de 
psalmist eraan toe. Wat is die macht waarmee Christus de Koning 
Zich heeft bekleed en omgord in Zijn menswording? Het is Zijn 
alheilig Lichaam, hetgeen als een gewaad werd aangetrokken door 
Christus. De psalmist ‘noemt het Lichaam van Christus Zijn 
“bekleding”‘. Zijn bekleden en omgorden symboliseert ‘de 
vernietiging der vijandige krachten [van de Duivel] degene 
Christus voltrokken heeft, daar Hij in zekere zin de gestalte van 
een krijger aannam’. Het alheilig vlees van Christus werd Hem een 
gewaad, kleding en een gordel. ‘Met deze bekleding en deze 
gordel overwon Hij de machtige Duivel. Hij greep de gevangenen 
uit zijn handen en bevrijdde hen, en bond de duivel zelf vast met 
ketenen. En toen wij gered werden, werd het vlees des Heilands 
ons de kracht Gods [1 Kor. 1:18]’82 

Christus zegevierde en heeft de wereld gegrondvest - dat wil 
zeggen, de Kerk - op de ware en onwankelbare Rots, Die Hijzelf is. 
De Kerk jubelt van vreugde over de overwinning van Christus en 
viert feest ter ere van Zijn Koninkrijk. En die wereldwijde 
hoogfeest is de Goddelijke Liturgie. 

 
  

 
81 St Athanasius the Great, On Psalm 92, PG 27.408A. 
82 St John Chrysostom, That there is one Lawgiver for the Old and the New 
Testament, PG 56.403; St Athanasius the Great, On Psalm 92, PG 27.408A; St 
Nicholas Cabasilas, On the Dormition, 7, PO 19.502-3. 



110 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

 

iaken: Laat ons bidden tot de Heer. Overdek, meester. 
De priester bewierookt de tweede kelkdoek en bedekt 

de kelk ermee, zeggend: Uw majesteit, o Christus, overdekt 
de hemelen en de aarde is vol van Uw lof.83  

Diaken: Laat ons bidden tot de Heer. Bedek, meester. De 
priester bewierookt de derde, grotere kelkdoek, de Aër*, en 
legt deze over de pateen en kelk heen, zeggend: Bedek ons 
met de bescherming van Uw vleugelen; verjaag van ons elke 
vijand en tegenstander84. Maak ons leven vredig, Heer, 
ontferm U over ons en over Uw wereld en red onze zielen, 
want Gij zijt goed en menslievend.  

xviii. Uw deugd, o Christus, bedekte de hemelen 

De celebrant bedekt de aangeboden Gaven ‘met de heilige 
kelkdoeken... Zo was ook de macht van de mensgeworden God 
aanvankelijk bedekt, tot aan de tijd van Zijn wonderen.’ De Gaven 
blijven vanaf nu bedekt, tot de Geloofsbelijdenis. Deze bedekking 
doet ons denken aan het feit ‘dat Jezus niet aan iedereen bekend 
was vanaf het begin, en ook dat, al was Hij mensgeworden, Hij 
niet uit de verborgenheid van Zijn goddelijkheid en Zijn 
voorzienigheid is getreden... Hij wordt slechts gekend in de mate 
dat Hij Zich openbaart.’85 

Gedurende de eerste dertig jaar van Zijn aardse leven, bleef 
Christus onbekend. En toen ze later tegen Hem zeiden, Openbaar 

 
83 Hab. 3:3. 
84 Cf. Ps. 16:8. 
85 St Nicholas Cabasilas, Comm. Liturgy, 11, PG 150.389D; St Symeon of 

Thessaloniki, Church Building, 80, PG 155.729C. 

D 



111 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Uzelf aan de wereld, antwoordde Jezus: Mijn tijd is nog niet hier 
(Joh. 7:4, 6). Want Christus Zijn goddelijk uur is het uur van Zijn 
Offer.86 

*  *  *  
Gods deugdzaamheid, die de hemelen bedekt, is Zijn liefde 

voor de mensheid. En het grootste bewijs van deze mensenliefde 
zijn de gaven die ons gegeven worden in de Doop en de 
Eucharistie. Waarmee kan men deze grote gaven vergelijken? ‘Dat 
mensen goden kunnen worden en zonen Gods, dat de menselijke 
natuur geëerd kan worden met Gods eer, dat onze klei verheven 
kan worden tot een zulke hoogte van heerlijkheid die in eer gelijk 
staat met de goddelijke natuur, gelijk aan God... Dit is Gods 
deugdzaamheid die de hemelen bedekt heeft.’87 

Wanneer de celebrant de kostbare Gaven bedekt, zegt hij deze 
profetische woorden, die vervuld werden toen Christus mens 
werd. En hij vraagt om de bescherming des Heren en Zijn genade 
over de hele wereld. 
 

iaken: Zegen, meester.  En de priester neemt het 
wierookvat en bewierookt de heilige voorbereidings-

tafel, en zegt drie maal: Gezegend zij onze God, Die hierin 
Uw welbehagen hebt; eer aan U. 

De diaken antwoordt iedere keer: Immer, nu en altijd, en 
in de eeuwen der eeuwen. Amen. 

 
86 Christ says through St John Chrysostom, 'My time has come when the hour of 
the Cross comes' (On John, 48.2, PG 59.271). 
87 St Nicholas Cabasilas, On the Life in Christ, 1, PG 150.505B. 

D 



112 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

xix. De zegen van God en de zegen van de mens 

Volgens het boek Genesis zegende God de schepping, de mens en 
de tijd (cf. Gen. 1:22-8, 2:3). Na Gods zegen ontvangen te hebben, 
had de mens het geschenk moeten teruggeven door Zijn Heilige 
naam te verheerlijken. Maar de zonde verhinderde hem niet alleen 
Zijn Schepper te verheerlijken; het zette Gods zegen ook om tot 
een vloek. Maar wederom liet de liefhebbende Vader Zijn schepsel 
niet in de steek, en stuurde Hij Zijn Zegen in de wereld, Christus: 
‘Eva liet de vloek binnen door de ziekte der ongehoorzaamheid. 
Maar Gij, o maagdelijke Godsbaarster, hebt de zegen doen 
opbloeien voor de wereld.’88 

Christus, Die de Zegen des Vaders is, bevrijdde ons van de 
vloek, een vloek geworden zijnde voor ons (Gal. 3: 13). De heilige 
Johannes Chrysostomus zegt: ‘Zoals [Christus] Zichzelf 
vernederde om u te verheffen, en gestorven is om u onsterfelijk te 
maken, zo werd Hij een vloek om u met Zijn zegen te vervullen.’89 

Bij de Goddelijke Liturgie, ontvangen wij Christus, de volheid 
van elke zegen, en danken wij al zegenend de Gever. Maar ook de 
zegen die wij voltrekken [de Liturgie] is een nieuwe genadegave 
van God. Want ‘hij die God zegent, haalt er zelf baat uit, want hij 
ontvangt zo doende voor zichzelf heerlijkheid, zonder werkelijk 
iets af te geven. En ook wanneer God zegent, maakt Hij de 
heerlijkheid in ons groter,... Dus in beide gevallen, is het gewin 
voor ons.’90 

Christus verlangt dat ons leven een voortdurende Liturgie is, 
zodat Hij ons Zijn zegen kan aanbieden. ‘Laten wij er voortaan 
voor zorgen op zulke manier te leven, en zo’n ijver voor de 
deugdzaamheid aan de dag te leggen, dat zij die ons zien 

 
88 Octoechos, Tone 4, Monday Matins, Canon, ninth ode, eirmos. 
89 On Psalm 44, 4, PG 55.188-9. 
90 St John Chrysostom, On Psalm 113, 5, PG 55.311. 



113 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

lofzangen zullen brengen aan God, onze Meester. Daar Hij goed en 
menslievend is, wil Hij door ons verheerlijkt worden – niet omdat 
Hij iets toevoegt aan Zijn heerlijkheid, daar het Hem aan niets 
ontbreekt, maar zodat wij Hem gelegenheid geven ons met nog 
meer van Zijn liefde te begunstigen.’91 

We beginnen elke dienst en elk sacrament door God te zegenen, 
opdat wij daardoor Zijn Genade zouden ontvangen. We 
ontvangen Zijn genade nog meer bij de Goddelijke Liturgie, daar 
we Christus Zelf ontvangen, de zegen van God de Vader. Het is 
deze tot God gerichte zegening van de mens waar de apostel 
Paulus op duidt wanneer hij de Kelk van de Eucharistie de 
drinkbeker der zegening noemt (1 Kor. 10:16). 

 
Door haar bediening in het mysterie van de Menswording van 

het Woord, werd onze Vrouwe, de Moeder Gods, het instrument 
waarmee de Heilige Drie-eenheid verheerlijkt wordt: ‘In u, o 
Onbevlekte, wordt het mysterie van de Drie-eenheid bezongen en 
verheerlijkt.’92 Op gelijkaardige wijze wordt de celebrant het 
instrument waarmee de Drievoudige Zon der Godheid verheerlijkt 
wordt, door zijn bediening in het Mysterie van de eucharistische 
Menswording van het Woord: hij bewierookt driemaal en zegent 
elke keer de naam van God de Vader, Die het behaagde Zijn 
weldaden aan de mensheid te schenken door de Zoon en de 
Heilige Geest. 

Zelfs vooraleer de Liturgie begonnen is, ervaart de mens de 
liefde van God reeds, en onbevangen zegent en verheerlijkt hij Zijn 
Schepper. En wanneer de voltrekking van het Mysterie dan 
aanvangt, treedt de mens binnen in het gezegende Koninkrijk van 
de Vader, en van de Zoon, en van de Heilige Geest. 

 
91 Ibid. On Genesis, 29.7, PG 53.271 
92 8 September, Matins, Canon, ode 6. 



114 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

 

e diaken neemt het wierookvat en zegt: Bij het aanbieden 
van de kostbare gaven, laat ons bidden tot de Heer.  

Met een berouwvol hart zegt de priester het gebed van de 
aanbieding: God, onze God, Gij hebt het hemels Brood, het 
voedsel van heel de wereld, onze Heer en God Jezus Christus, 
uitgezonden als Heiland, Verlosser en Weldoener, Die ons 
zegent en heiligt: zegen Zelf deze offergaven en aanvaard 
deze op Uw hemels Altaar. Gedenk, als goede en 
menslievende, degenen die deze aangeboden hebben en 
degenen voor wie deze werden aangeboden. Bewaar ons 
zonder veroordeling bij de eredienst van Uw goddelijke 
Mysteriën. Want geheiligd en verheerlijkt is Uw alomgeëerde 
en hoogverheven Naam: van de Vader en de Zoon en de 
Heilige Geest, nu en altijd, en in de eeuwen der eeuwen. 
Amen. 

De priester doet dan de kleine wegzending. 

xx. Van de Vader door de Zoon in de Heilige Geest 

Christus is het hemels Brood, het ‘Brood ten eeuwigen leven’ (cf. 
Joh. 6:41,54). Het feit dat het communiceren in het Brood des 
levens vrucht draagt in de vorm van eeuwig leven ‘is een duidelijk 
bewijs dat het Brood uit de hemel komt, dat wil zeggen, van God 
de Vader’.93 

Christus verzekerde ons: Mijn Vader geeft u het ware Brood uit 
den hemel (Joh. 6:32). De sluier die over de Gaven wordt gelegd 
door de celebrant, die de Aër wordt genoemd, staat symbool voor 
de instemming die de hemelse Vader gaf bij het aanbieden van 

 
93Service of Preparation for Holy Communion, Canon, ode 1; St Cyril of 
Alexandria, On John, 4.3, PG 73.596A 

D 



115 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Zijn Zoon. Deze instemming wordt ook geopenbaard door de 
woorden van Christus aan Pilatus: Gij zoudt geen macht hebben 
tegen Mij, indien het u niet van boven gegeven ware (Joh. 19:11). 
De uitdrukking ‘van boven gegeven’ duidt op de Vaders 
instemming met het Lijden van de Zoon, en tegelijkertijd ook op 
de vrijwilligheid van de Zoon om Zijn offer aan het Kruis te 
ondergaan.94 

Door de voorbereidingsdienst [aan de aanbiedingstafel] maakt 
de Kerk ons gereed voor het mysterie van de goddelijke inwerking 
van de Drie-eenheid: Christus wordt aangeboden, de Vader geeft 
Zijn instemming en de Alheilige Geest -gesymboliseerd door 
wierook- bereidt de intocht des Konings voor. Alles geschiedt dus 
‘van de Vader, door de Zoon, in de Heilige Geest’.95 

 

e diaken bewierookt de heilige voorbereidingstafel; 
vervolgens bewierookt hij het heilig altaar kruisgewijs 

rondom, dan de altaarruimte, en daarna de mensen, en zegt 
met ingetogen stem de volgende troparen: 

In het graf waart Gij met Uw lichaam, in de onderwereld 
als God met Uw ziel, in het paradijs met de rover, en op de 
troon met de Vader en de Geest, o Christus, Die alles 
vervult, Gij Onomschrijfbare. 

 
94 Cf. st Cyril, ibid. 12, PG 74.641AB 
95 Ibid. On John, 10.2, PG 74.336A 

D 



116 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Eer aan de Vader...  
Levenbrengend en schoner dan het paradijs, en waarlijk 
stralender dan ieder koninklijk bruidsvertrek, zo toonde zich, 
o Christus, Uw graf, de bron van onze opstanding.  

Nu en altijd... 
Geheiligde, goddelijke woning van de Allerhoogste, verheug 
u, want door u, o Moeder Gods, is ons de vreugde 
geschonken, en wij roepen: gij zijt gezegend onder de 
vrouwen, boven allen reine Koningin.96 

En hij hangt het wierookvat op zijn plaats. 

xxi. De hele kerk wordt bewierookt 

Het bewieroken van het heilig Altaar, het heiligdom en de gehele 
kerk voor de aanvang van een sacrament, of eender welke dienst, 
is een aloude traditie.97 Dit wordt ook gedaan vóór de Goddelijke 
Liturgie. 

Volgens de heilige Simeon van Thessaloniki, bewierookt de 
celebrant eerst ‘de heilige voorbereidingstafel en het altaar in de 
vorm van een kruis, en vervolgens heel het heiligdom. Zo geeft hij 
aan dat de overdracht van Gods gaven vanuit het heiligdom 
uitgaat, en van daaruit naar de rest van de kerk. Sommige 
celebranten bewieroken ook de hele kerk en het volk. Hier wordt 
ook naar verwezen door de heilige Dionysius, die zegt dat voor de 
Goddelijke Liturgie de hele kerk bewierookt wordt, beginnend en 
eindigend bij het heilig Altaar. Want God is het begin en einde van 
al het goede, en het Altaar Gods is de troon en Zijn rustplaats.’ 
Door op deze manier te bewieroken, toont de celebrant ‘de genade, 
de gave en de welriekendheid van de Heilige Geest, die over de 

 
96 Compline, Bright Week. 
97 Cf. St Dionysius the Areopagite, Church Hierarchy, 3.2, PG 3.425B. 



117 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

hele wereld uitstroomt, die vanuit de hemel is neergedaald, door 
Jezus Christus, en die, door Christus, weer ten hemel is 
opgestegen.’98 

De drie korte hymnen die de celebrant zegt wanneer hij 
bewierookt, verwijzen naar de Opstanding van Christus, het 
mysterie dat wij bij elke Liturgie ervaren. Het eerste tropaar in het 
bijzonder, brengt ons in de liturgische ruimte en tijd. Christus, Die 
met ons is, is de Onomschrijfbare God Die alles vervuld. Om die 
reden is de ruimte van de Goddelijke Liturgie de oneindigheid, en 
haar tijd is de eeuwigheid. Het is deze ruimte en tijd waarin wij 
verwelkomt worden wanneer de celebrant ons bewierookt. 

Hier doet het bewieroken ook denken aan het gebruik onder 
oosterse volkeren die hun gasten ontvingen door hun hoofden te 
zalven met welriekende olie (cf. Luc. 7:46). Christus ontvangt ons, 
door de celebrant, in Zijn huis, waar we uitgenodigd zijn tot het 
eucharistisch Avondmaal. 

 

erwijl de heenzendingszang van de Metten* gezongen 
wordt, houdt de diaken zijn diakensstola omhoog en 

buigt hij zijn hoofd naar de priester, en zegt: Het is tijd voor 
de Heer om te handelen.99 Zegen, meester. 

De priester legt zijn rechterhand op het hoofd van de 
diaken, zeggend: Gezegend zij onze God, immer, nu en 
altijd, en in de eeuwen der eeuwen. 

Diaken: Amen. Bid voor mij, heilige meester. 
Priester: De Heer richte uw schreden tot elk goed werk.100 
Diaken: Gedenk mij, heilige meester. 

 
98 On the holy Liturgy, 96, PG 155.288C—289A. 
99 Ps. 118: 126. 
100 Cf. 2 Tim. 2:21. 

T 



118 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

Priester: De Heer God gedenke u in Zijn Koninkrijk,101 
immer, nu en altijd, en in de eeuwen der eeuwen. 

Diaken: Amen. 
De priester buigt driemaal, en zegt nederig: Eer aan God 

in den hoge, en vrede op aarde onder de mensen een 
welbehagen (driemaal). Vervolgens: 

Heer, open mijn lippen, en mijn mond zal Uw lof 
verkondigen (tweemaal). 

Heer, Heer, open ons de poort Uwer genade.102 
En zo begint de Goddelijke Liturgie. 

xxii. Het is tijd voor de Heer om te handelen 

Wanneer we ons voorbereiden om de Goddelijke Liturgie te 
beginnen, naderen we de tijd (de kerós) van Christus. De diaken 
doet ons hieraan denken wanneer hij de priester aanspreekt en 
zegt: Het is tijd voor de Heer om te handelen. Het is tijd om onze 
plaats over te dragen aan de Heer, opdat Hijzelf de celebrant moge 
worden van de dienst van onze offergave, en deze moge 
aannemen, en opdat Hij hierdoor aan ons gegeven moge worden. 

Toen men aan Christus voorstelde dat Hij zou opgaan naar het 
Loofhuttenfeest, antwoordde Hij: Mijn tijd is nog niet vervuld 
(Joh. 7:8), en met Zijn tijd bedoelde Hij ‘het moment van het Kruis 
en de dood’.103 Dit is de tijd die wij tijdens de Goddelijke Liturgie 
beleven. 

De tijd van Christus, Zijn kerós, is ook Zijn komende 
heerlijkheid, waar de Hebreeuwse feesten een type en 

 
101 Cf. Luke 23:42. 
102 Luke 2: 14; Ps. 50: 17; cf. Luke 13:25. 
103 St John Chrysostom, On John, 48.2, PG 59.271, 



119 DE GODDELIJKE LITURGIE 
 EEN UITEENZETTING VOLGENS DE VADEREN 

  
 

voorafbeelding van zijn. Zo zegt Christus: ‘Ik kom niet naar dit 
[Hebreeuws] feest... want niets ervan bekoort mij. Eerder wacht ik 
in de plaats daarvan op de tijd van het ware feest, dat nog niet 
gekomen is. Wanneer Mijn tijd dan aanbreekt, zal Ik met Mijn 
leerlingen zijn, jubelend in de stralende luister der heiligen, en ik 
zal schitteren met opperste helderheid in de heerlijkheid des 
Vaders.’104 De Goddelijke Liturgie is een voorafbeelding van deze 
tijd van het Koninkrijk Gods dat komen zal. 

De Heer richtte uw schreden tot elk goed werk, zegt de priester 
tegen de diaken. Het allerhoogste goede werk is de Goddelijke 
Liturgie, waardoor God -de Algoede- ons heil bewerkstelligt. 
Christus vertelde ons: Mijn Vader werkt tot nu toe, en ook Ik werk 
(Joh. 5:17). Door de Liturgie, zet God Zijn scheppingswerk voort: 
Hij herschept de mens en de wereld. De Goddelijke Liturgie is het 
werk des Heren, Zijn handelen: Het is tijd voor de Heer om te 
handelen. 

 
104 St Cyril of Alexandria, On John, 45, PG 73.644A. 


