
 1

VRIJHEID IN GEBONDENHEID IN DE ORTHODOXE EREDIENST 

Door Militza Zernov (1978) 
vertaald door Johanna Boerema (1983) 
redactie: pr.Antonios Tarlizos (2021),  

m.b.t. eigenheden v.d. ec. patriarchale traditie 

Onderstaand artikel is bedoeld als didactisch leesmateriaal en uitdieping van de geloofs- en 
aanbiddingservaring. Het is echter nodig op te merken dat met zulke lectuur een waarschuwing dient vooraf 
te gaan: neem de boodschap en inlichting van dit artikel ter harte, maar behoed uzelf eveneens van de tendens 
om, door het onderricht te worden in deze materie, andere christenen --of nog erger, andere orthodoxen-- te 
oordelen, omdat zij zich niet gedragen naar ons vooropgesteld verwachtingspatroon. De titel van dit artikel 
begint met het woord vrijheid: wees dan ook vrij om deze informatie op uw eigen gebedsleven toe te passen, 
en u niet verplicht te voelen uw broeder te oordelen. 

 

Als mensen voor het eerst naar een Orthodoxe dienst komen, worden ze vaak aangetrokken 
door de vrijheid en de spontaneïteit van onze manier van doen in de kerk. Er is geen eenvormigheid 
van houding bij verering en gebed; er zijn [red. traditioneel gezien] geen rijen banken of stoelen, 
kinderen lopen vrij rond en voelen zich thuis. 

Maar zodra men een idee begint te krijgen van de innerlijke betekenis van de diensten en men 
dieper graaft in de Orthodoxe spiritualiteit, ontdekt men dat deze vrijheid is gebaseerd op de 
kennis van een stelsel van regels dat door de eeuwen heen ontwikkeld werd; zo ontdekt men een 
van de tegenstrijdigheden, die aan ons geloof ten grondslag liggen, naar het concept van 
contradictie (het samengaan van klaarblijkelijke tegenstellingen) dat beslist onmisbaar is voor het 
juist begrijpen van welk aspect van de Orthodoxie dan ook. Dit geldt dus ook zo bij het begrijpen 
van de vrijheid van onze uitingsvormen in de eredienst. 

De vrijheid die wij allen wensen is juist het fundament van de Orthodoxe spiritualiteit. De eerste 
zorg van onze Moederkerk is dat haar kinderen er zich thuis moeten voelen, vol vertrouwen en 
innerlijk overtuigd van de zinnigheid en de betekenis van elke handeling en elk gebaar. Niets wordt 
van buitenaf opgelegd. Toch bergt dit voor de mensen die in de kerk samengekomen zijn ook 
gevaren in zich: mensen kunnen fouten maken en daardoor de aandacht van anderen verstoren. 
Onze Kerk is, buiten het feit dat het een geestelijk ziekenhuis is, ook een leerschool voor geduld en 
tolerantie! 

Vrijheid? — Ja, maar welk soort vrijheid? Hen moet op den duur wel ontdekken dat de vrijheid 
van handelen in de Orthodoxe diensten niet een vrijheid is van persoonlijke improvisatie of 
plotselinge invallen: de vrijheid komt voort uit waardering voor de Traditie en de wijsheid daarin, 
met zijn nadruk op ingetogenheid, zijn waarschuwen tegen psychologische vervoering, geestelijke 
hoogmoed of fantasie. 

De Orthodoxie hecht grote waarde aan de stoffelijke uitingen van de geest, dus ook aan de rol 
die ons lichaam speelt bij onze eredienst. Ieder gebaar, ieder woord wordt zinvol en symbolisch 
[red. wat betekent “samensmedend”]. Toch geeft de Orthodoxie; met al haar grote waardering voor 
de vrijheid van persoonlijke uitdrukkingsmogelijkheden van gebed, er de voorkeur aan dat men 
zich niet uit, tenzij dat door de geest wordt ingegeven. Misschien kan een vergelijking met het 
iconen-schilderen dit verduidelijken: de iconenschilder moet als kunstenaar sterven en 
gehoorzamen aan de regels voor de traditionele hagiografie; maar juist door de gehoorzaamheid 
daaraan, komt paradoxaal genoeg de gave van de creatieve vrijheid. 

Hoe moeten wij ons dan in de kerk gedragen? Om te beginnen moeten we ons altijd herinneren 
dat alles in de kerk geheiligd is: het is het "Huis van God". Wanneer we daar binnengaan om een 
dienst bij te wonen, moeten we ons eerbiedig gedragen, en ons ook zo gedragen wanneer er geen 
dienst is, bv. tijdens het schoonmaken, of voor en na het verloop van een eredienst. We gaan nooit 
met de benen over elkaar geslagen zitten (zoals in een huiskamer), en ook niet staan of rondlopen 



 2

met de handen gekruist, in de zakken of op de rug. Niemand (mannen noch vrouwen), afgezien 
van de daartoe aangewezenen, zou het heiligdom binnen moeten gaan. Alleen de priester of de 
diaken mag de ruimte tussen de Koninklijke deuren in de iconostase en de Heilige Tafel betreden; 
alle anderen moeten achter de Heilige Tafel om gaan. Alleen de priester of de diaken mogen de 
Heilige Tafel aanraken of daar iets af nemen, de voorbereidingstafel aanraken of het heilig 
vaatwerk daarop. 

Voor onze gedragingen tijdens de diensten zou ik drie richtlijnen willen geven: 

1. in de kerk zijn we in de tegenwoordigheid van God; 

2. tijdens de diensten zijn we CONCELEBRANTEN met de geestelijkheid; 

3. we moeten de speciale gebruiken van de parochie die we bezoeken respecteren. 

We zouden ernstig moeten proberen naar de kerk te komen vooraleer de dienst begint, zodat 
we tijd hebben voor onze persoonlijke gebeden, om de iconen te vereren, kaarsen op te steken en 
offerbroden en namen voor voorbeden af te geven aan de clerus. Kleine kinderen echter kunnen 
op een later moment worden binnengebracht om de iconen te kussen, want van hen mag men niet 
verwachten dat zij zinvol de hele lange dienst bijwonen. Echter moet men niet schuwen de 
kinderen bloot te stellen aan het gemeenschappelijk gebed van de Kerk, zoals met dat ook niet door 
voor het persoonlijk gebed thuis. Het is mede door het beleven van de erediensten dat kinderen tot 
waardering komen voor het schone, het geestelijke, de kalmte en de dankbaarheid.  

Bij het binnenkomen van de kerk is het goed een ogenblik stil te staan, een kruisteken of drie te 
maken en misschien te buigen naar de andere aanwezigen, Kies na de verering van de iconen 
(indien toelaatbaar) de plaats om tijdens de dienst te staan. Daarbij hebben we de neiging om 
achterin te blijven staan, in navolging van de "nederigheid van de tollenaar” of omdat we verlegen 
zijn, of om andere redenen. Er is een zekere vrijmoedigheid nodig om verder voorin te gaan staan 
als de kerk niet erg vol is; maar hoewel we zondaren zijn, zijn we ook zonen en dochters van onze 
Hemelse Vader, en is het goed de hele kerkruimte te vullen. Als we voor iemand gaan staan, 
moeten we wel opletten voldoende “ruimte tot bidden" te laten en niet vlak voor hen te gaan staan. 
Behalve wanneer men de opdracht heeft op de kaarsen of de olielampen te letten of om op een 
andere manier te helpen tijdens de dienst, is er geen reden om van plaats te veranderen, behalve 
om te gaan zitten. 

Als we ongelukkig genoeg laat zijn en de dienst is reeds begonnen, is het toegelaten om naar 
voor te gaan om kaarsen te ontbranden bij de iconen --als die daar zouden staan--, maar het moet 
wel op de "minder belangrijk” moment van de dienst gebeuren en beslist niet tijdens deze 
sleutelmomenten:  

 de beginzegen 

 de intochten 

 de lezingen uit het Oude Testament, Apostelbrieven of het Evangelie 

 de homilie 

 de geloofsbelijdenis of het onzevader (liturgie) 

 de dankzegging, het aanbieden en de consecratie (liturgie) 

 vanaf de Communie tot het einde van de dienst door de slotzegen (liturgie) 

Het is dan ook goed voor alle gelovigen en catechumenen om de opbouw van de erediensten te 
leren, zodat men deze sleutelmomenten tijdig kan herkennen en zo de gepaste houding kan 
aannemen. 

Op het moment dat de dienst begint, moeten wij, het volk, als concelebranten met de 
geestelijkheid, ons geheel concentreren op elk woord en elke handeling van de priester, de diaken, 
de lector en het koor, ons innerlijk bij hen aansluiten en antwoorden met bepaalde gebaren, 



 3

bewegingen en woorden. Een complete analyse van dit alles gaat de opzet van dit artikel te buiten, 
maar een korte schets ken toch nuttig zijn: 

 

STAAN EN ZITTEN  
De traditionele gebedshouding voor de orthodoxen --in bijzonder tijdens de Liturgie-- is staan. Het 
vermogen om lange tijd comfortabel te staan, heeft toegegeven oefening nodig. Als men de beste 
manier gevonden heeft om in evenwicht te blijven, gaat het zonder moeite. Ook is men zich minder 
bewust van lichamelijke moeheid, hoe meer men betrokken is bij het volgen van de viering. Maar 
toch, als men moe wordt, is het beter " zittend te bidden, dan rechtstaand slechts aan de voeten te 
denken”. Vanzelf sprekend zou men dan toch nog moeten proberen te gaan staan bij de meest 
plechtige momenten van de dienst. Maar niemand zou een persoon die daartoe niet in staat is 
mogen verwijten, omdat hij of zij genoodzaakt is de hele tijd te blijven zitten. Eventuele bezoekers 
zouden op christelijke wijze erop gewezen kunnen worden dat men bv. rechtstaat bij de 
Evangelielezing, mocht hem of haar dat ontgaan zijn. Er zijn momenten tijdens Orthodoxe diensten 
waarop de meeste mensen zitten. Deze zijn: lezingen uit het Oude Testament in de Vespers, de 
homilie, het lezen van psalmen. Veel mensen zitten tijdens het lezen van de Apostelbrief, daar de 
diaken (of priester) iedereen nodigt op te staan om naar het Evangelie te luisteren; maar strikt 
genomen is het alleen de bisschop of priester die verondersteld wordt te zitten tijdens de 
Apostellezing. Zitten (zetelen) is traditioneel gezien immers een teken van autoriteit, en rechtstaan 
van dienstbaarheid. 

 

BUIGEN, KNIELEN, TER AARDE BUIGEN  
Deze lichamelijke uitingen van ons gebed worden in de Orthodoxie steeds met een nauwkeurige 
bedoeling gebruikt. De mate van het gebruik ervan verschilt van persoon tot persoon en van de 
ene Orthodoxe Kerk tot het andere.  

 

BUIGEN vergezelt vaak het maken van het kruisteken, maar zonder het kruisteken ons hoofd 
buigen gebeurt specifiek in antwoord op een zegen, in woord (zoals b.v. als antwoord op deze 
unieke eucharistische zegen "de genade van onze Heer Jezus Christus,...”), als de priester ons 
zegent met het teken van het kruis of in de Naam van Jezus Christus, en ook wanneer de priester 
of de diaken ons bewierookt. 

 

KNIELEN is altijd opgenomen geweest in de Orthodoxe Traditie. Dat blijkt wel uit b.v. de 
“knielgebeden” tijdens de vesper van Pinksterzondag. Ook knielen we wanneer de priester het 
vergevingsgebed bidt bij de biecht. 

 

TER AARDE BUIGEN is een karakteristieke uiting van Orthodoxe vroomheid. Er is een 
verkorte vorm van, wanneer we de grond aanraken met onze hand in een diepe buigende 
beweging, en er is het volledig ter aarde buigen, met het hoofd de grond aanrakend, gevolgd door 
een onmiddellijk weer op staan, dit alles in een vloeiende beweging. 

Zowel knielen als ter aarde buigen zijn teken van diepe verering, zoals gebeurt wanneer we ter 
aarde buigen bij het aanroepen van de Heilige Geest tijdens de Eucharistie (de Epiclese) of wanneer 
de opgestane Christus tot ons komt in de Kelk van de Communie; maar het is ook een daad van 
boetedoening. Wat dit laatste betreft zijn ze voorbehouden aan diensten op weekdagen en 
specifieker voor de Grote Vasten. Men behoort niet te knielen of ter aarde te buigen op de 
zondagsdiensten, omdat zondag het feest van de Verrijzenis is. Ook knielen we niet op een van de 
grote feesten van de Kerk, noch in de tijd tussen Kerst en Theofanie, en al helemaal niet in de tijd 
tussen Pasen tot Pinksteren. 



 4

Maar als zondags de enige dag van de week is waarop diensten worden gehouden, zoals in 
parochiekerken meestal het geval is, dan wordt knielen en ter aarde buigen ruimhartig toegelaten, 
behalve in de vijftig-daagse Paastijd. 

De beweging van het volledig ter aarde buigen, gevolgd door een onmiddellijke terugkeer in de 
staande houding, leert ons nederigheid, het sterven met Christus om daarmee met Hem op te staan. 
Voor die Orthodoxen die de gewoonte van het ter aarde buigen hebben verloren (zoals vb de 
buigingen na elke voorbede van het ontroerende vastengebed van de heilige Ephraïm de Syriër), 
ontbreekt een hele dimensie aan ervaring in de Vastentijd. 

Tijdens een aantal bijzonder belangrijke ogenblikken van de Eucharistie en heel vaak in de 
Vastentijd, wanneer we door de Priester opgeroepen worden neer te vallen, is het ter aarde buigen 
langer van duur. Met het gezicht tegen de grond gedrukt liggen, helpt ons om ons te bevrijden van 
alles dat onbelangrijk is en herinnert ons er aan dat wij uit stof zijn gemaakt, volslagen afhankelijk 
van God. 

 

HET TEKEN VAN HET KRUIS.   
Als het kruisteken maken, belijden we ons geloof in de Heilige Drie-eenheid. Het is ook een teken 
van de verlossende kracht van het eerbiedwaardig Kruis; het is een versterkt gebed. We maken het 
met onze duim, wijsvinger en middelvinger samengebracht op voorhoofd, borst, rechterschouder 
en daarna linkerschouder. 

Men moet het kruisteken bedaard maken en het gebaar niet tot een minimum terugbrengen, en 
terwijl men rechtop staat. Bij sommige gelegenheden wordt het gevolgd door een neigen met het 
hoofd of een diepe buiging, of door een ter aarde buigen, maar dit alles pas nadat men het 
kruisteken in zijn geheel gemaakt heeft. 

Het kruisteken wordt ook vaak zonder buigen gemaakt, in gevallen als wanneer we de 
geloofsbelijdenis lezen of bij het begin van het Onze Vader of bij het begin van de Evangelielezing. 
Verder maken we het kruisteken ook wanneer we naar voren komen om een icoon of het 
Evangelieboek of het Heilig Kruis te vereren, voordat we het kussen, maar een volledigere manier 
van vereren in deze gevallen zou indien mogelijk de volgende zijn: maak het kruisteken gevolgd 
door een buiging of een ter aarde buigen (2x), kus de icoon, en maak vervolgens voor de derde keer 
een kruisteken wederom gevolgd door een buiging (ter aarde). 

 

COMMUNIE   
Hoe moeten we ons voorbereiden op het ontvangen van de Communie, na de uitroep: “Het heilige 
aan de heiligen"? Tijdens de Communie van de geestelijkheid in het altaar zijn de Koninklijke deuren 
gesloten en is het gordijn dicht. Terwijl Communiehymne gezongen wordt of 
voorbereidingsgebeden gelezen worden, gaan degenen die van plan zijn Communie te ontvangen 
naar de treden vlak voor de iconostase. Op dat moment kunnen zij de voorbereidende gebeden 
bidden, of nog de voorbede van de Moeder Gods en de Heiligen inroepen; maar met dit alles moet 
men ophouden, zodra de Kelk naar buiten gebracht wordt. 

Wanneer we de Kelk naderen maken we geen kruisteken, om te voorkomen dat we er tegenaan 
stoten! We ontvangen de Communie staande met over de borst gekruiste armen. Het is het beste 
om rustig en vriendelijk met familie op naar de Kelk gaan, zonder strikt achter elkaar te gaan staan 
in een rij, waarbij we de mensen met een wijding (sub-diakenen, lectors, altaardienaars, nonnen, 
monniken...) voor laten gaan, dan de kinderen, zieken en ouderen. Meestal helpt de 
concelebrerende priester, diaken of altaardienaar de communicanten door een beschermende rode 
doek onder de kin te houden; als de priester alleen is moeten we die zelf vasthouden. 

Als we bij de Kelk vandaan komen (waarbij we nog steeds geen kruisteken maken) is er in vele 
tradities een tafeltje klaargezet, waar we een klein stukje niet geconsacreerd brood uit een van de 



 5

offerbroden genomen, ontvangen en een slokje wijn gemengd met warm water drinken. Dit wordt 
gedaan om te zorgen dat de Heilige Gaven veilig en geheel genuttigd worden, en niets meer in 
onze mond achterblijft. Tijdens de verdeling van de Communie blijven alle communicanten, ja allen 
die aanwezig zijn, in diepe stilte tot de “zegen met de Kelk”, die de Hemelvaart van onze Heer 
symboliseert. 

De hele verdere dag na het deelnemen aan de Communie knielen we niet en buigen ons niet ter 
aarde; dit is een geestelijke uiting van het eren van de aanwezigheid van het Lichaam en Bloed des 
Heren in ons. Ook letten we goed op dat onze lippen niets kussen, als deze nog vochtig zijn na de 
Communie. Na de kerkdienst petsen we onze tanden niet tot de avond, of spuwen in het algemeen 
niet, zodat niet de kleinste druppel van de heiligende Gaven na de kerkdienst de kans maken om 
ergens onwaardig te belanden.  

 

AFSLUITENDE OVERWEGING  

Hoe ontdekken we al deze regels en aan hoeveel ervan houden we ons? Er zijn een paar 
belangrijke, waaraan alle Orthodoxen zich houden, waar ze ook zijn en die ontdekt men snel. Het 
volledig geheel van regels wordt nageleefd in Orthodoxe kloosters, maar slechts zelden in 
parochies. Maar het is goed ze te weten en ze langzamerhand beter te begrijpen. Er zijn verschillen 
in gebruik in het ene en het andere Orthodoxe land, tussen kloosters, zelfs tussen parochies en de 
uitleg van de ene en de andere priester.  

We moeten de gebruiken van de parochie waarin we ter kerke gaan eerbiedigen; maar deze 
variaties veranderen niets aan de basishoudingen. Als we ze eenmaal kennen moet men zich vrij 
voelen om zijn of haar eigen patroon te vinden in het raamwerk van de essentiële dingen en niet 
bezorgd zijn over het “juiste” naleven van alle regels, om zo prioriteit te geven aan de spirituele 
kant van deelname aan het Liturgisch gebed. Hoewel we niet naar elkaar moeten kijken tijdens de 
diensten, voelen we toch het gemeenschappelijk gebed en dat is een echte en krachtige ervaring. 


