
Waakt over uzelf 
 

I. Onze alomtegenwoordige en opdringerige cybercultuur, die ons een technologisch Utopia 

beloofd had, heeft in plaats daarvan een geestelijke crisis veroorzaakt, waarin de menselijke 

ervaring systematisch gefragmenteerd is en de samenhang van ons zelfbeeld steeds meer 

bedreigd wordt. Levend in een cultuur van georganiseerde afleiding, worden onze gedachten 

geïsoleerd en ontwricht, waardoor we de integriteit van het leven niet meer kunnen zien en 

ervaren. Verstrooiing en fragmentatie hebben negatieve gevolgen voor het structureren van 

kennis, ze verhinderen ons om onze geestelijke diepten te ervaren, en maken ons onbekwaam 

om de geestelijke diepten van anderen te ervaren; we hebben immers het contact met onze 

eigen persoonlijkheid verloren, en kunnen zo noch de persoonlijkheid van onze naaste, noch 

die van God ondervinden. 

II. In 2009 publiceerde de ‘New York Times’ een reeks artikels onder de naam ‘Driven to 

Distraction’ (2009), over dodelijke en niet-dodelijke ongevallen door verstrooide bestuurders. 

Volgens de toenmalige statistieken waren er in de Verenigde Staten ongeveer 4.000 dodelijke 

ongevallen per jaar als gevolg van verstrooide bestuurders. Deze reeks artikels werd 

uitgebreid met de reeks ‘Distracted Doctoring’ (2011), waarin verslag werd gedaan van het 

grote aantal chirurgen dat tijdens een operatie privé telefoongesprekken voert, van medische 

technici die sms’en terwijl ze bypassmachines bedienen, en van anesthesisten die online 

vliegtickets zoeken. Verstrooiing door sociale media op het werk kostte de Amerikaanse 

economie 650 miljard dollar per jaar, waarbij meldingen van sociale media ongeveer elke tien 

minuten voorkwamen, en werknemers 41 procent van hun tijd op Facebook doorbrachten. 

Alleen al in de VS werden dagelijks meer dan 12 miljard collectieve uren besteed aan het 

surfen op sociale netwerken, terwijl de gemiddelde student minstens 3 uur per dag besteedde 

aan het volgen van updates op sociale sites, doch minder dan 2 uur per dag aan studeren. 

III. Naast de financiële kosten en het verlies van mensenlevens, zijn er ook geestelijke kosten, 

waaronder de onmacht om doelbewuste en principiële beslissingen te kunnen maken, de 

verdeeldheid van ons innerlijk denken, en de groeiende incoherentie van ons zijn. In zijn boek 

‘The World Beyond Your Head: On Becoming an Individual in an Age of Distraction’ (New 

York, 2015), heeft Matthew Crawford deze situatie een ‘crisis van zelfbeschikking’ genoemd, 

met als argument dat we nu in een ‘aandachtseconomie’ leven, waarin het niet langer aan ons 

toekomt om onze aandacht te richten waarheen we zouden willen, waardoor het een 

ondraaglijke inspanning wordt om ergens volledig bij aanwezig te zijn. Crawford beweert dat 

onze behoefte aan eindeloze verstrooiingen betekent dat de inhoud van onze verstrooiingen 

grotendeels irrelevant is geworden, hetgeen een diepere waardencrisis onthult. Volgens hem 

zijn we “agnostisch geworden over de vraag waar we aandacht aan moeten besteden”, wat betekent 

dat we niet meer weten wat we moeten waarderen. Daardoor wordt ons innerlijk leven 

vormloos, en worden we vatbaar voor wat er ons ook maar wordt voorgeschoteld door 

machtige commerciële krachten, die de rol van de traditionele culturele autoriteiten hebben 

ingenomen. 

IV. Waakzaamheid is anderzijds de eerste stap in het heroveren van onze menselijkheid, van 

ons bewust handelen, en van onze zelfbeschikking als mensen. Zo kiezen we waar we bewust 

aandacht aan besteden, hetgeen in wezen bepaalt wat echt is voor ons, en wat werkelijk 



2 
 

aanwezig is in onze waarneming. Daarentegen onthullen verstrooiing en fragmentatie de 

ethische leemte in het hart van ons bestaan, waardoor Crawford oproept tot “een ethiek en 

ascese van de aandacht voor onze tijd”, dewelke gegrond zijn in een realistische beschrijving van 

de menselijke geest. Deze normen en beoefening (ascese) van de aandacht, waar Crawford 

naar op zoek is, staan inderdaad centraal in de orthodoxe antropologie en moraalpsychologie, 

namelijk de praktijk van de ‘oplettendheid’ (προσοχή), of anders gezegd, het ‘waken over 

zichzelf’ (προσέχειν σεαυτώ). 

V.   Deze uitdrukking is onttrokken aan Deuteronomium 4:9, “Waak over uzelf en bewaar uw 

hart ijverig” (πρόσεχε σεαυτώ και φύλαξον την ψυχήν σου σφόδρα), of anders aan Deuteronomium 

15:9, “Waak over uzelf, opdat er geen verborgen, ongerechtig woord zij in het hart” (πρόσεχε σεαυτώ 

μη γένηται ρήμα κρυπρόν εν τη καρδία ανόμημα). Deze zin heeft een lange en rijke geschiedenis 

als ethisch voorschrift, waarvan hier slechts enkele voorbeelden kunnen aangehaald worden. 

In het 4e-eeuwse werk ‘Het Leven van de H. Antonius’ wordt ons verteld dat de H. Antonius, 

nog vóór hij de woestijn introk, als eerste ascetisch werk over ‘zichzelf waakte’: “Zelf wijdde 

hij zich voortaan buitenshuis aan de ascese, waarbij hij over zichzelf waakte, en zich geduldig hardde.” 

(αυτός γαρ προ της οικίας εσχόλαζε λοιπόν τη ασκήσει, προσέχων εαυτώ και καρτερικώς εαυτόν άγων) 

[uit ‘Het Leven van H. Antonius’, 3:1]. 

VI. Antonius’ jongere tijdgenoot, de H. Basilius van Caesarea, schreef het ‘Over de woorden: 

waakt over uzelf’ (Ομιλία εις το Πρόσεχε σεαυτώ), hetgeen waarschijnlijk de eerste, 

uitsluitend aan Deuteronomium 15:9 gewijde homilie is. Hoewel het leven van H. Antonius 

de praktijk van waakzaamheid niet verder in detail beschrijft, beschrijft H. Basilius haar 

uitvoerig. Verre van louter uiterlijke zelfbeschouwing, en los van enige vorm van 

solipsistische zelfingenomenheid, is waakzaamheid veelomvattend in reikwijdte, zijnde: 

a. Ontwaken van de redelijke beginselen, dewelke God in de ziel heeft geplaatst. 

b. Waakzaam toezien op de bewegingen van de geest, die de bewegingen van het 

lichaam en dus ook de samenleving als geheel besturen. 

c. Gewaarwording van de voorrang van de ziel boven het lichaam, en van de schoonheid 

Gods boven zintuiglijk genot. 

d. Deelname aan de werkelijkheid en afwijzing van mentale verbeeldingen. 

e. Zelfonderzoek en het afwijzen van bemoeizucht. 

f. Godskennis, voor zover het ‘zijn’ het beeld van God is.  

Met dit laatste punt sluit de H. Basilius de hele homilie af:   

“Ziet daarom op uzelf toe, opdat gij op God moge toezien”.  

(Πρόσεχε ουν σεαυτώ, ινα προσέχεις Θεώ). 

VII. De beoefening van waakzaamheid over het ‘zelf’ was reeds in de IVe eeuw sterk 

ingeburgerd, en bleef centraal staan in de christelijke antropologie. Latere generaties van 

schrijvers en asceten werkten het concept uit, waarbij ze waakzaamheid associeerden met 

verwante praktijken zoals verstilling (ησυχία) en oplettendheid (νήψις), zoals blijkt uit het 

volgende citaat van de H. Nikifóros de Kluizenaar (uit ‘Over waakzaamheid en het bewaken 

van het hart’): “Sommige heiligen hebben waakzaamheid (προσοχή) het ‘behouden van de geest’ (νοός 

τήρησιν) genoemd; anderen noemden het ‘bewaken van het hart’ (καρδιακήν φυλακήν), of 

‘oplettendheid’ (νήψιν), of nog ‘geestelijke verstilling’ (νοεράν ησυχίαν), en weer anderen iets anders. 

Al deze uitdrukkingen duiden op één en hetzelfde.” 



3 
 

VIII. In deze meer omvattende vorm kreeg het een centrale rol in het christelijke leven en werd 

het uiteindelijk beschouwd als een noodzakelijke vooronderstelling of voorwaarde voor het 

heil van de ziel, zoals we kunnen zien in de volgende passage van H. Petrus van Damascus 

(uit ‘Over het bewaken van de geest’): “Zonder waakzaamheid en oplettendheid van de geest is het 

voor ons niet mogelijk om gered te worden.” (Χωρίς δε προσοχής και εγρηγόρσεως του νοός αδύνατον 

σωθήναι ημάς). De buitengewone nadruk die wordt gelegd op waakzaamheid mag niet 

eenvoudigweg verklaard worden door het feit dat de menselijke geest vatbaar is voor 

verstrooiing, maar door het feit dat de ontrafeling van ons innerlijke leven juist begon met de 

Zondeval, toen de mensheid zich van God losmaakte; verstrooiing wordt vanuit dit oogpunt 

terecht ‘de oerzonde van de geest’ genoemd. 

IX. De notie van de oerzonde, als het vervallen van waakzaamheid naar een staat van 

verstrooiing, is een centraal element in de theologie van de H. Diádochos van Fotikí (Ve eeuw): 

“De goddelijke kennis leert ons dat ons natuurlijk waarnemingsvermogen enkelvoudig werd geschapen, 

maar dat het zich opsplitste in twee verschillende werkwijzen als gevolg van Adams 

ongehoorzaamheid.” Geschapen met een enkel, eenvoudig en onverdeeld bewustzijn, 

verbrijzelde de zondeval de integriteit van ons ‘zijn’ in twee tegenstrijdige werkingen: één die 

aangetrokken is tot de goddelijke werkelijkheid, en een andere die naar buiten gesleurd 

wordt, naar de oppervlakkige verschijningen van de zichtbare wereld, en daardoor 

onderworpen is aan een proces van voortdurende ontrafeling. We vinden vergelijkbare 

opvattingen in de geschriften van de H. Gregorius van de Sinaï, die stelt dat de menselijke 

geest, eens geschapen in een staat van rust, geprikkeld en verstrooid werd toen deze uit de 

genade viel, door lichamelijke gewaarwordingen te verkiezen boven God, en vervolgens 

verdwaalde en doolde tussen de dingen der wereld. 

X. Door God te vergeten en naar de zichtbare wereld te grijpen, worden we onderworpen aan 

ongezonde verlangens en verslavend gedrag, gedreven door een voortdurende bekommernis 

om en het nastreven van niets. Omdat we gefixeerd zijn op de oppervlakkige verschijning van 

dingen, zijn we ons niet bewust van hun diepere betekenis of onderlinge verwantschap, maar 

jagen we enkel dat deel van een object of persoon na dat ons verlangen naar genot tijdelijk 

kan bevredigen. Door ons herhaaldelijk over te geven aan onze irrationele driften en 

impulsen, raakt de geest verslaafd aan sensaties, of ze nu lichamelijk of psychologisch zijn. 

We versplinteren in geïsoleerde fragmenten, leiden dubbele en driedubbele levens, en worden 

zelf verdeeld in ontelbare niet-gerelateerde handelingen, zodat ons streven naar genot niet 

bijdraagt aan de eenheid van ons zijn en de wereld, maar eerder aan de ontrafeling en 

verbrokkeling van beide. Verdeeld over ongerelateerde handelingen van irrationele 

sensatiedrang, ontvangt de geest slechts de vliedende indruk van iets eindigs, en wordt hij 

afgezonderd van al het overige. 

XI. Deze toestand werd uitvoerig onderzocht en beschreven door orthodoxe spirituele en 

ascetische schrijvers, die dit de verstrooiing of verdeling van de geest noemen. Nikítas 

Stithátos beweert (in ‘Over geestelijke kennis’) bijvoorbeeld: “In de mate dat ons innerlijke leven 

verkeert in een staat van tweedracht, en verdeeld is over vele tegenstrijdige dingen, zijn we niet in staat 

om deel te nemen aan het leven van God. We verlangen naar tegenstrijdige en tegengestelde dingen, we 

worden verscheurd door de onophoudelijke oorlog tussen hen; en dit wordt de ‘tweedracht’ van de geest 

genoemd, een toestand die de ziel verdeelt en vernietigt. Zolang we geteisterd worden door de 

opschudding door onze gedachten, en zolang we overheerst en bedwongen worden door onze 

hartstochten, is ons ‘zijn’ verdeeld, en afgesneden van de goddelijke Eenheid.” 



4 
 

XII. Echter, als oplettendheid het antwoord is op het dilemma van de menselijke verdeeldheid 

en verbrokkeling, dan is het doel niet een terugkeer naar een veronderstelde zelfredzame 

vorm van bewustzijn, maar eerder naar de genade van de Heilige Geest, die in ons hart 

geplaatst werd op het moment van onze doop. Deze sacramentele focus op de doop, staat 

centraal in de theologie van de Heilige Diádochos, voor wie heling begint met de gave van de 

Heilige Geest, terwijl de verdeeldheid van de gevallen ‘zelf’ herenigd wordt door de 

aanroeping van de Naam van Jezus, in het Jezusgebed. Hieruit volgt dat de hoofdmotivatie 

voor het beoefenen van innerlijke aandacht en het inkeren tot het hart, het ontmoeten is van 

de inwonende genade van de Heilige Geest, een principe dat consequent en zelfs systematisch 

werd herbevestigd door de latere Byzantijnse hesychasten. 

XIII. In wezen vinden we hetzelfde onderricht in de Heilige Schrift: de Verloren Zoon verliet 

namelijk zijn huis en ging naar een ver gelegen land, waar hij, zo zegt het Evangelie, “zijn 

vermogen verkwistte” (Διεσκόρπησεν την ουσίαν αυτού); zie Lukas 15:13. Enerzijds betekent dit dat 

hij al zijn geld verdeed; maar de diepere betekenis betreft de rijkdom van de ziel, onze 

geestelijke erfenis, aangezien onze rijkdom die geest is, die God in ons plaatste, en waarin 

God, door de heilige Doop, Zijn eigen genade plantte, ons bekledend met het ‘oorspronkelijke 

gewaad’ (η πρώτη στολή) der heerlijkheid, en Zijn eigen Geest uitzendende in onze harten. 

Wanneer we ons echter van deze genade afscheiden, verliezen we onze geestelijke eenheid en 

geraken we verdeeld. 

XIV. Besluit: de geest van de gevallen mens is verdeeld, vatbaar voor verstrooiing en 

verstrooid over een oneindigheid van losse gedachten en sensaties; onze geest is altijd ergens 

anders dan aanwezig ons lichaam. Eerder dan te werken aan het verlichten van deze zwakte, 

hebben we in plaats daarvan een cultuur van georganiseerde verstrooiing opgebouwd, die de 

geest verder doet vorderen in zijn gevallen toestand. Men kan stellen dat de computer zelf 

een gevallen verstand is: een krachtige uitbreiding van onze eigen bedenkelijke verlangens, 

geschapen naar ons eigen evenbeeld. Onherstelbaar ronddolend in een rijk van illusies, 

aangetrokken door de beelden die op onze computerschermen rondfladderen, worden we 

doffe roofvliegen, zoemend aan het venster van onze computers, wanhopig om elke 

nietigheid van de wereld te consumeren. Toch zijn wij niet de roofdieren, maar de prooien; 

wij zijn niet de gebruikers van informatietechnologieën en sociale media, maar wij worden er 

juist door gebruikt, gemanipuleerd en uitgebuit. In onze verstrooiingscultuur worden 

publieke en private ruimtes steeds meer verzadigd met technologieën die ontworpen zijn om 

onze aandacht vast te houden en toe te eigenen. Ons innerlijk geestelijk leven is, net als ons 

lichaam, slechts een bron van inkomsten voor machtige economische belangen, zodat, in de 

woorden van een bepaalde denker, “de verstrooiing voor de geest is, wat zwaarlijvigheid is voor 

het lichaam”. Onze oplettendheid mag zich dus niet alleen op technologie en haar de digitale 

cultuur zelf focussen, maar ook op de onderliggende belangen en de motivaties die hun 

ontwerpen leiden, en dezen verspreiden in elk aspect van ons leven. 

XV. Doorheen zijn lange geschiedenis heeft het christendom zich vaak dienstbaar opgesteld 

tegenover de heersende politieke en economische structuren van haar tijd, waarbij vergeten 

werd dat het Evangelie geen afgeleide is van de menselijke cultuur, maar een nieuwe 

levenswijze zou moeten voortbrengen. We moeten de kracht van het Evangelie herontdekken 

als een tegen-culturele kracht; niet met als doel de samenleving te destabiliseren, maar om 

levensbevestigende gemeenschappen te scheppen. We moeten niet alleen herontdekken dat 

ons geloof en onze roeping tot heiligheid ons afzonderen van de wereld, maar dat ze ook een 



5 
 

nieuwe alternatieve wereld verwekken: geen virtuele werkelijkheid, maar de werkelijkheid 

van een deugdzaam leven. Om onze roeping te realiseren, moet aandacht onze basishouding 

en leidraad zijn: zonder aandacht is er geen gebed, en zonder gebed is er geen gemeenschap 

met God, geen deelname aan goddelijk leven. De praktijk van innerlijke aandacht en 

waakzaamheid, van het afdalen met de geest in het hart, is zowel een activiteit op zich, alsook 

een levenswijze die ons in staat stelt een authentiek bestaan te leiden, in relatie met God. 

Daarom wordt er zo vaak gezegd dat aandacht gelijk staat aan de herinnering aan God, aan 

de bewuste gewaarwording van de genade van de Heilige Geest die in ons woont. Aandacht 

en waakzaamheid hebben voor onszelf, is de meest effectieve methode om ons 

zelfbeschikkingsrecht terug te winnen van diegenen die het van ons willen afnemen. Eens 

veranderd door genade, zal onze aandacht een nieuw onderwerp van aandacht ontdekken, 

omdat het als beginsel een nieuwe bron zal hebben, niet langer gelijkvormig zijnde aan de 

wereld, maar omgevormd en vernieuwd, bezittend en begeesterd door de Geest van Christus. 

bron: https://www.youtube.com/watch?v=02I8EJF1jCg 

“Watch then Thyself”: Spiritual Practice & Digital Culture 

Met de zegen van Zijne Alheiligheid Oecumenisch Patriarch Bartholomeos en door tussenkomst van 

het ‘St. Maximos the Greek Institute for the Research, Preservation and Promotion of Spiritual and 

Cultural Traditions in Greece’, bracht vader Máximos (van Simonopetra) deze lezing te Athene, 

tijdens de 1e instantie van de ‘International Conference on Digital Media and Orthodox Pastoral 

Care’, 7-9 mei 2015. 

https://www.youtube.com/watch?v=02I8EJF1jCg
https://www.youtube.com/watch?v=02I8EJF1jCg

