Waakt over uzelf

I. Onze alomtegenwoordige en opdringerige cybercultuur, die ons een technologisch Utopia
beloofd had, heeft in plaats daarvan een geestelijke crisis veroorzaakt, waarin de menselijke
ervaring systematisch gefragmenteerd is en de samenhang van ons zelfbeeld steeds meer
bedreigd wordt. Levend in een cultuur van georganiseerde afleiding, worden onze gedachten
geisoleerd en ontwricht, waardoor we de integriteit van het leven niet meer kunnen zien en
ervaren. Verstrooiing en fragmentatie hebben negatieve gevolgen voor het structureren van
kennis, ze verhinderen ons om onze geestelijke diepten te ervaren, en maken ons onbekwaam
om de geestelijke diepten van anderen te ervaren; we hebben immers het contact met onze
eigen persoonlijkheid verloren, en kunnen zo noch de persoonlijkheid van onze naaste, noch
die van God ondervinden.

II. In 2009 publiceerde de ‘New York Times” een reeks artikels onder de naam ‘Driven to
Distraction” (2009), over dodelijke en niet-dodelijke ongevallen door verstrooide bestuurders.
Volgens de toenmalige statistieken waren er in de Verenigde Staten ongeveer 4.000 dodelijke
ongevallen per jaar als gevolg van verstrooide bestuurders. Deze reeks artikels werd
uitgebreid met de reeks ‘Distracted Doctoring’ (2011), waarin verslag werd gedaan van het
grote aantal chirurgen dat tijdens een operatie privé telefoongesprekken voert, van medische
technici die sms’en terwijl ze bypassmachines bedienen, en van anesthesisten die online
vliegtickets zoeken. Verstrooiing door sociale media op het werk kostte de Amerikaanse
economie 650 miljard dollar per jaar, waarbij meldingen van sociale media ongeveer elke tien
minuten voorkwamen, en werknemers 41 procent van hun tijd op Facebook doorbrachten.
Alleen al in de VS werden dagelijks meer dan 12 miljard collectieve uren besteed aan het
surfen op sociale netwerken, terwijl de gemiddelde student minstens 3 uur per dag besteedde
aan het volgen van updates op sociale sites, doch minder dan 2 uur per dag aan studeren.

III. Naast de financiéle kosten en het verlies van mensenlevens, zijn er ook geestelijke kosten,
waaronder de onmacht om doelbewuste en principi€le beslissingen te kunnen maken, de
verdeeldheid van ons innerlijk denken, en de groeiende incoherentie van ons zijn. In zijn boek
‘The World Beyond Your Head: On Becoming an Individual in an Age of Distraction” (New
York, 2015), heeft Matthew Crawford deze situatie een ‘crisis van zelfbeschikking” genoemd,
met als argument dat we nu in een “aandachtseconomie” leven, waarin het niet langer aan ons
toekomt om onze aandacht te richten waarheen we zouden willen, waardoor het een
ondraaglijke inspanning wordt om ergens volledig bij aanwezig te zijn. Crawford beweert dat
onze behoefte aan eindeloze verstrooiingen betekent dat de inhoud van onze verstrooiingen
grotendeels irrelevant is geworden, hetgeen een diepere waardencrisis onthult. Volgens hem
zijn we “agnostisch geworden over de vraag waar we aandacht aan moeten besteden”, wat betekent
dat we niet meer weten wat we moeten waarderen. Daardoor wordt ons innerlijk leven
vormloos, en worden we vatbaar voor wat er ons ook maar wordt voorgeschoteld door
machtige commerciéle krachten, die de rol van de traditionele culturele autoriteiten hebben
ingenomen.

IV. Waakzaamheid is anderzijds de eerste stap in het heroveren van onze menselijkheid, van
ons bewust handelen, en van onze zelfbeschikking als mensen. Zo kiezen we waar we bewust
aandacht aan besteden, hetgeen in wezen bepaalt wat echt is voor ons, en wat werkelijk



aanwezig is in onze waarneming. Daarentegen onthullen verstrooiing en fragmentatie de
ethische leemte in het hart van ons bestaan, waardoor Crawford oproept tot “een ethick en
ascese van de aandacht voor onze tijd”, dewelke gegrond zijn in een realistische beschrijving van
de menselijke geest. Deze normen en beoefening (ascese) van de aandacht, waar Crawford
naar op zoek is, staan inderdaad centraal in de orthodoxe antropologie en moraalpsychologie,
namelijk de praktijk van de ‘oplettendheid” (mpoooxr)), of anders gezegd, het ‘waken over
zichzelf’ (mpooéxelv oeavtm).

V. Deze uitdrukking is onttrokken aan Deuteronomium 4:9, “Waak over uzelf en bewaar uw
hart ijverig” (mpooeye oeavtw kar oladov THY YoV cov opodpa), of anders aan Deuteronomium
15:9, “Waak over uzelf, opdat er geen verborgen, ongerechtig woord zij in het hart” (mpooeye oeavTw®
un yévnrar prua xkpompov ev ) kapdia avounua). Deze zin heeft een lange en rijke geschiedenis
als ethisch voorschrift, waarvan hier slechts enkele voorbeelden kunnen aangehaald worden.
In het 4e-eeuwse werk ‘Het Leven van de H. Antonius” wordt ons verteld dat de H. Antonius,
nog voor hij de woestijn introk, als eerste ascetisch werk over ‘zichzelf waakte’: “Zelf wijdde
hij zich voortaan buitenshuis aan de ascese, waarbij hij over zichzelf waakte, en zich geduldig hardde.”
(avT0g yap mpo THG orkiag eoyoAale ooV TH AOKIOEL, TPOOEYOV EAVTW KAl KAPTEPIKWS EAVTOV AY®V)
[uit ‘Het Leven van H. Antonius’, 3:1].

VI. Antonius’ jongere tijdgenoot, de H. Basilius van Caesarea, schreef het “Over de woorden:
waakt over uzelf’ (Op\ia eig to IIpooeye oceavtm), hetgeen waarschijnlijk de eerste,
uitsluitend aan Deuteronomium 15:9 gewijde homilie is. Hoewel het leven van H. Antonius
de praktijk van waakzaamheid niet verder in detail beschrijft, beschrijft H. Basilius haar
uitvoerig. Verre van louter uiterlijke zelfbeschouwing, en los van enige vorm van
solipsistische zelfingenomenheid, is waakzaamheid veelomvattend in reikwijdte, zijnde:

a. Ontwaken van de redelijke beginselen, dewelke God in de ziel heeft geplaatst.
b. Waakzaam toezien op de bewegingen van de geest, die de bewegingen van het
lichaam en dus ook de samenleving als geheel besturen.
c. Gewaarwording van de voorrang van de ziel boven het lichaam, en van de schoonheid
Gods boven zintuiglijk genot.
d. Deelname aan de werkelijkheid en afwijzing van mentale verbeeldingen.
Zelfonderzoek en het afwijzen van bemoeizucht.
f. Godskennis, voor zover het ‘zijn” het beeld van God is.
Met dit laatste punt sluit de H. Basilius de hele homilie af:
“Ziet daarom op uzelf toe, opdat gij op God moge toezien”.
(I1pooeye ovv oeavT®, 1a mpooeyels OLw).

o

VII. De beoefening van waakzaamheid over het ‘zelf’ was reeds in de IVe eeuw sterk
ingeburgerd, en bleef centraal staan in de christelijke antropologie. Latere generaties van
schrijvers en asceten werkten het concept uit, waarbij ze waakzaamheid associeerden met
verwante praktijken zoals verstilling (novyia) en oplettendheid (vryytg), zoals blijkt uit het
volgende citaat van de H. Nikiféros de Kluizenaar (uit ‘Over waakzaamheid en het bewaken
van het hart’): “Sommige heiligen hebben waakzaamheid (mpoooyt) het ‘behouden van de geest” (voog
tprnow) genoemd, anderen noemden het ‘bewaken van het hart’ (xapdiaxnv @olaxnv), of
‘oplettendheid’ (vijyrv), of nog geestelijke verstilling” (voepav novyiav), en weer anderen iets anders.
Al deze uitdrukkingen duiden op één en hetzelfde.”



VIIL In deze meer omvattende vorm kreeg het een centrale rol in het christelijke leven en werd
het uiteindelijk beschouwd als een noodzakelijke vooronderstelling of voorwaarde voor het
heil van de ziel, zoals we kunnen zien in de volgende passage van H. Petrus van Damascus
(uit ‘Over het bewaken van de geest'): “Zonder waakzaambheid en oplettendheid van de geest is het
voor ons niet mogelijk om gered te worden.” (Xwpig 6e mpoooyng kar eypyydpoeds Tov Voog addvatov
owbnvar nuag). De buitengewone nadruk die wordt gelegd op waakzaamheid mag niet
eenvoudigweg verklaard worden door het feit dat de menselijke geest vatbaar is voor
verstrooiing, maar door het feit dat de ontrafeling van ons innerlijke leven juist begon met de
Zondeval, toen de mensheid zich van God losmaakte; verstrooiing wordt vanuit dit oogpunt
terecht ‘de oerzonde van de geest” genoemd.

IX. De notie van de oerzonde, als het vervallen van waakzaamheid naar een staat van
verstrooiing, is een centraal element in de theologie van de H. Diddochos van Fotiki (Ve eeuw):
“De goddelijke kennis leert ons dat ons natuurlijk waarnemingsvermogen enkelvoudig werd geschapen,
maar dat het zich opsplitste in twee verschillende werkwijzen als gevolg wvan Adams
ongehoorzaamheid.” Geschapen met een enkel, eenvoudig en onverdeeld bewustzijn,
verbrijzelde de zondeval de integriteit van ons ‘zijn” in twee tegenstrijdige werkingen: één die
aangetrokken is tot de goddelijke werkelijkheid, en een andere die naar buiten gesleurd
wordt, naar de oppervlakkige verschijningen van de zichtbare wereld, en daardoor
onderworpen is aan een proces van voortdurende ontrafeling. We vinden vergelijkbare
opvattingen in de geschriften van de H. Gregorius van de Sinai, die stelt dat de menselijke
geest, eens geschapen in een staat van rust, geprikkeld en verstrooid werd toen deze uit de
genade viel, door lichamelijke gewaarwordingen te verkiezen boven God, en vervolgens
verdwaalde en doolde tussen de dingen der wereld.

X. Door God te vergeten en naar de zichtbare wereld te grijpen, worden we onderworpen aan
ongezonde verlangens en verslavend gedrag, gedreven door een voortdurende bekommernis
om en het nastreven van niets. Omdat we gefixeerd zijn op de oppervlakkige verschijning van
dingen, zijn we ons niet bewust van hun diepere betekenis of onderlinge verwantschap, maar
jagen we enkel dat deel van een object of persoon na dat ons verlangen naar genot tijdelijk
kan bevredigen. Door ons herhaaldelijk over te geven aan onze irrationele driften en
impulsen, raakt de geest verslaafd aan sensaties, of ze nu lichamelijk of psychologisch zijn.
We versplinteren in geisoleerde fragmenten, leiden dubbele en driedubbele levens, en worden
zelf verdeeld in ontelbare niet-gerelateerde handelingen, zodat ons streven naar genot niet
bijdraagt aan de eenheid van ons zijn en de wereld, maar eerder aan de ontrafeling en
verbrokkeling van beide. Verdeeld over ongerelateerde handelingen van irrationele
sensatiedrang, ontvangt de geest slechts de vliedende indruk van iets eindigs, en wordt hij
afgezonderd van al het overige.

XI. Deze toestand werd uitvoerig onderzocht en beschreven door orthodoxe spirituele en
ascetische schrijvers, die dit de verstrooiing of verdeling van de geest noemen. Nikitas
Stithatos beweert (in ‘Over geestelijke kennis”) bijvoorbeeld: “In de mate dat ons innerlijke leven
verkeert in een staat van tweedracht, en verdeeld is over vele tegenstrijdige dingen, zijn we niet in staat
om deel te nemen aan het leven van God. We verlangen naar tegenstrijdige en tegengestelde dingen, we
worden verscheurd door de onophoudelijke oorlog tussen hen; en dit wordt de “tweedracht’ van de geest
genoemd, een toestand die de ziel verdeelt en vernietigt. Zolang we geteisterd worden door de
opschudding door onze gedachten, en zolang we overheerst en bedwongen worden door onze
hartstochten, is ons “zijn’ verdeeld, en afgesneden van de goddelijke Eenheid.”



XII. Echter, als oplettendheid het antwoord is op het dilemma van de menselijke verdeeldheid
en verbrokkeling, dan is het doel niet een terugkeer naar een veronderstelde zelfredzame
vorm van bewustzijn, maar eerder naar de genade van de Heilige Geest, die in ons hart
geplaatst werd op het moment van onze doop. Deze sacramentele focus op de doop, staat
centraal in de theologie van de Heilige Diddochos, voor wie heling begint met de gave van de
Heilige Geest, terwijl de verdeeldheid van de gevallen ‘zelf’ herenigd wordt door de
aanroeping van de Naam van Jezus, in het Jezusgebed. Hieruit volgt dat de hoofdmotivatie
voor het beoefenen van innerlijke aandacht en het inkeren tot het hart, het ontmoeten is van
de inwonende genade van de Heilige Geest, een principe dat consequent en zelfs systematisch
werd herbevestigd door de latere Byzantijnse hesychasten.

XIII. In wezen vinden we hetzelfde onderricht in de Heilige Schrift: de Verloren Zoon verliet
namelijk zijn huis en ging naar een ver gelegen land, waar hij, zo zegt het Evangelie, “zijn
vermogen verkwistte” (Aicoxopmnoev v ovoiav avtod); zie Lukas 15:13. Enerzijds betekent dit dat
hij al zijn geld verdeed; maar de diepere betekenis betreft de rijkdom van de ziel, onze
geestelijke erfenis, aangezien onze rijkdom die geest is, die God in ons plaatste, en waarin
God, door de heilige Doop, Zijn eigen genade plantte, ons bekledend met het “oorspronkelijke
gewaad’ (n mpwtn otolr)) der heerlijkheid, en Zijn eigen Geest uitzendende in onze harten.
Wanneer we ons echter van deze genade afscheiden, verliezen we onze geestelijke eenheid en
geraken we verdeeld.

XIV. Besluit: de geest van de gevallen mens is verdeeld, vatbaar voor verstrooiing en
verstrooid over een oneindigheid van losse gedachten en sensaties; onze geest is altijd ergens
anders dan aanwezig ons lichaam. Eerder dan te werken aan het verlichten van deze zwakte,
hebben we in plaats daarvan een cultuur van georganiseerde verstrooiing opgebouwd, die de
geest verder doet vorderen in zijn gevallen toestand. Men kan stellen dat de computer zelf
een gevallen verstand is: een krachtige uitbreiding van onze eigen bedenkelijke verlangens,
geschapen naar ons eigen evenbeeld. Onherstelbaar ronddolend in een rijk van illusies,
aangetrokken door de beelden die op onze computerschermen rondfladderen, worden we
doffe roofvliegen, zoemend aan het venster van onze computers, wanhopig om elke
nietigheid van de wereld te consumeren. Toch zijn wij niet de roofdieren, maar de prooien;
wij zijn niet de gebruikers van informatietechnologieén en sociale media, maar wij worden er
juist door gebruikt, gemanipuleerd en uitgebuit. In onze verstrooiingscultuur worden
publieke en private ruimtes steeds meer verzadigd met technologieén die ontworpen zijn om
onze aandacht vast te houden en toe te eigenen. Ons innerlijk geestelijk leven is, net als ons
lichaam, slechts een bron van inkomsten voor machtige economische belangen, zodat, in de
woorden van een bepaalde denker, “de verstrooiing voor de geest is, wat zwaarlijvigheid is voor
het lichaam”. Onze oplettendheid mag zich dus niet alleen op technologie en haar de digitale
cultuur zelf focussen, maar ook op de onderliggende belangen en de motivaties die hun
ontwerpen leiden, en dezen verspreiden in elk aspect van ons leven.

XV. Doorheen zijn lange geschiedenis heeft het christendom zich vaak dienstbaar opgesteld
tegenover de heersende politieke en economische structuren van haar tijd, waarbij vergeten
werd dat het Evangelie geen afgeleide is van de menselijke cultuur, maar een nieuwe
levenswijze zou moeten voortbrengen. We moeten de kracht van het Evangelie herontdekken
als een tegen-culturele kracht; niet met als doel de samenleving te destabiliseren, maar om
levensbevestigende gemeenschappen te scheppen. We moeten niet alleen herontdekken dat
ons geloof en onze roeping tot heiligheid ons afzonderen van de wereld, maar dat ze ook een



nieuwe alternatieve wereld verwekken: geen virtuele werkelijkheid, maar de werkelijkheid
van een deugdzaam leven. Om onze roeping te realiseren, moet aandacht onze basishouding
en leidraad zijn: zonder aandacht is er geen gebed, en zonder gebed is er geen gemeenschap
met God, geen deelname aan goddelijk leven. De praktijk van innerlijke aandacht en
waakzaamheid, van het afdalen met de geest in het hart, is zowel een activiteit op zich, alsook
een levenswijze die ons in staat stelt een authentiek bestaan te leiden, in relatie met God.
Daarom wordt er zo vaak gezegd dat aandacht gelijk staat aan de herinnering aan God, aan
de bewuste gewaarwording van de genade van de Heilige Geest die in ons woont. Aandacht
en waakzaamheid hebben voor onszelf, is de meest effectieve methode om ons
zelfbeschikkingsrecht terug te winnen van diegenen die het van ons willen afnemen. Eens
veranderd door genade, zal onze aandacht een nieuw onderwerp van aandacht ontdekken,
omdat het als beginsel een nieuwe bron zal hebben, niet langer gelijkvormig zijnde aan de
wereld, maar omgevormd en vernieuwd, bezittend en begeesterd door de Geest van Christus.

bron: https.//www.youtube.com/watch?v=02I8E[F1jCg
“Watch then Thyself”: Spiritual Practice & Digital Culture

Met de zegen van Zijne Alheiligheid Oecumenisch Patriarch Bartholomeos en door tussenkomst van
het ‘St. Maximos the Greek Institute for the Research, Preservation and Promotion of Spiritual and
Cultural Traditions in Greece’, bracht vader Mdximos (van Simonopetra) deze lezing te Athene,
tijdens de 1¢ instantie van de ‘International Conference on Digital Media and Orthodox Pastoral
Care’, 7-9 mei 2015.


https://www.youtube.com/watch?v=02I8EJF1jCg
https://www.youtube.com/watch?v=02I8EJF1jCg

