
1 

DE WEG TOT VRUCHTBAAR GEBED 
DOOR ONZE VADER ONDER DE HH. THEOFAN DE KLUIZENAAR 

Dit werk is gebaseerd op verschillende homilieën van de H. Theofan de Kluizenaar. Hierin beschrijft hij 

hoe vruchtbaar gebed ontstaat wanneer hart, verstand en lichaam zich volledig tot God richten. Hierin 

ontwikkelt hij een drieledige opbouw voor het beheersen van de volledige gebedskunst: de persoonlijke 

gebedsregel, het innerlijk gebed en vervolgens het onophoudelijk gebed. Afsluitend haalt hij aan hoe 

gebed niet losstaat van andere deugden, maar juist samen met goede werken en innerlijke groei tot volle 

bloei komt. Het uiteindelijke doel is een leven waarin het gebed onophoudelijk wordt, gedragen door een 

vurige geest en een voortdurende gerichtheid op God.  

1. DE PERSOONLIJKE GEBEDSREGEL 

Wanneer we bidden, zou al onze zorg gericht moeten zijn op het vervullen van onze ziel met 

zulke gevoelens dat, terwijl de tong bidt, het oor het gebed hoort en het lichaam zich ter aarde 

werpt, en ons hart niet leeg bevonden wordt, maar zich naar God toe beweegt. Pas wanneer 

we in zulk een staat verkeren, is ons gebed werkelijk gebed.  

Misschien lijkt het alsof er niets natuurlijker voor ons zou kunnen zijn, dan dat ons hart, 

wanneer we bidden, zich tot God richt. Toch blijkt dit geen evidentie te zijn. Het gebed moet 

worden opgewekt en versterkt. Men moet werken om de geest van gebed te bereiken. 

De eerste stap in deze richting is om te leren bidden en luisteren naar gebeden. Wanneer we 

onze gebeden opzeggen zoals het hoort, zal er onvermijdelijk iets in ons ontwaken, een 

opwaartse beweging van het hart naar God. Op deze manier betreden wij de weg naar een 

geest van gebed en wordt het opzeggen van onze gebeden gaandeweg een ware oefening in 

bidden. 

a. Hart en verstand moeten de inhoud opnemen 

Onze gebeden moeten zo worden uitgesproken dat zowel het hart als ons verstand de 

inhoud ervan opnemen. Om dit te bereiken, zullen we drie eenvoudige instructies 

bespreken: 

• Ten eerste: laten we niet beginnen met bidden zonder ons kort voor te bereiden. 

• Ten tweede: laten we niet achteloos bidden, maar met aandacht en gevoel. 

• Ten derde: laten wij na het gebed niet meteen terugkeren tot onze gewone 

bezigheden. 

b. Voorbereiding 

Net voordat wij beginnen met het opzeggen van onze gebeden, nemen wij even de tijd om stil 

te staan, of neer te zitten. We proberen onze geest zo tot rust te brengen en ons af te keren van 

onze wereldse activiteiten en bezigheden. Daarna richten wij ons innerlijk op wie God is, en 

tot Wie we ons in gebed wenden. Vervolgens denken we na over wie wij zelf zijn, wij die op 

het punt staan om God aan te roepen. Zo wekken wij in ons hart een gevoel op van nederigheid 

en eerbiedig ontzag, daar we in de aanwezigheid van God staan. Elke voorbereiding op gebed 

bestaat hierin: dat wij eerbiedig in de aanwezigheid van God staan. Dit bereiken is iets groots; 



2 

het mag dus niet genegeerd worden. Het is het begin van waarachtig gebed, en -zoals het 

spreekwoord zegt- is goed begonnen half gewonnen. Zodra we onze innerlijke gesteldheid op 

deze manier hebben gevonden, gaan we voor het icoon staan en maken we enkele 

teraardewerpingen, en beginnen dan pas met het uitspreken van de gebruikelijke gebeden. 

c. Begrijpen en voelen 

We moeten ingaan tot elk woord dat we uitspreken. We brengen de betekenis van elk woord 

in ons hart. Dat wil zeggen: begrijpen wat we zeggen en vervolgens worden we bewust van 

wat we begrepen hebben. Meer regels zijn er niet nodig. Deze twee -begrip en besef- sieren elk 

gebedsoffer met de hoogste kwaliteit, en maakt het vruchtbaar en levend. 

Wanneer we bijvoorbeeld biddend zeggen “reinig ons van alle smet”, proberen we met gevoel 

onze eigen onzuiverheid in te zien, met het verlangen rein te worden, en in deze hoop bidden 

we tot God. Wanneer we zeggen “en vergeef ons onze schulden, gelijk ook wij vergeven aan onze 

schuldenaren”, moeten we dan ook in ons hart iedereen vergeven, en zo doende de Heer 

smeken om ons vergeving te schenken. Wanneer we bidden “Uw wil geschiede”, leggen wij ons 

leven in de handen van de Heer en verklaren wij, zonder vragen te stellen, bereid te zijn alles 

gewillig te aanvaarden wat de Heer ons toezendt. Als we op deze manier ‘werken’ bij elke 

zinsregel van onze gebeden, hebben wij werkelijk goed gebeden. 

d. Bid niet achteloos 

Om dit werk nog zorgvuldiger te volbrengen, kunnen wij als volgt te werk gaan. Ten eerste, 

hebben we onze eigen gebedsregel, waarvoor we de zegen van onze geestelijke vader vragen. 

Deze regel hoeft niet lang te zijn, maar moet wel zó zijn ingericht dat wij hem zonder haast 

kunnen uitvoeren binnen de omstandigheden van ons dagelijks leven. Ten tweede, voordat 

we bidden, op een moment dat we niets anders te doen hebben, nemen we de tijd om de 

gebeden die we zullen gebruiken rustig door te lezen. We zorgen ervoor dat we elk woord 

begrijpen en aanvoelen, zodat we van tevoren weten wat er bij elk woord in ons hart moet 

leven. 

Wanneer we op deze manier te werk gaan, zal het gemakkelijker zijn om onze gebeden te 

begrijpen en ze te beleven wanneer we ze uitspreken. Toch blijft er één moeilijkheid over: onze 

gedachten zullen blijven afdwalen en zich met andere dingen gaan bezighouden. Wat kunnen 

wij dan doen? Het is noodzakelijk de inspanning te leveren om onze aandacht steeds opnieuw 

te verzamelen, ook al weten we dat de gedachten zullen blijven afdwalen. Wanneer dit tijdens 

het gebed gebeurt, brengen we onze aandacht eenvoudigweg weer terug en dit blijven we 

telkens opnieuw doen. 

Wanneer we een gebed hebben gezegd terwijl onze gedachten elders waren, en dit dus zonder 

gevoel en besef werd opgezegd, mogen wij niet vergeten om dat deel van het gebed opnieuw 

te herhalen. Als onze gedachten vaak op dezelfde plaats afdwalen, herhalen wij juist dat 

gedeelte telkens opnieuw, totdat het volledig met begrip en besef werd uitgesproken. 

Wanneer wij deze moeilijkheid eenmaal hebben overwonnen, zal zij zich waarschijnlijk niet 

meer herhalen, of toch zeker niet meer in dezelfde mate. Zo oefenen wij ons in aandacht, en 

zo keren wij ons, telkens opnieuw, met ons gehele hart terug tot God. 



3 

e. Ga niet meteen over op iets anders 

Wanneer we uiteindelijk klaar zijn met onze gebeden, gaan we niet onmiddellijk over op iets 

anders. We blijven nog een poosje staan en overwegen waartoe deze woorden ons oproepen. 

We proberen wat ons tijdens het gebed gegeven is vast te houden in ons hart. Niemand die 

zijn gebedsregel met zorg heeft volbracht, zal meteen willen terugkeren tot zijn gewone 

bezigheden. Dit is het kenmerk van het ware gebed. Zoals de gezanten zeiden bij hun 

terugkomst uit Constantinopel: “Zij die zoetheid geproefd hebben, willen daarna niets bitters meer 

proeven.” 

Dit overkomt eenieder die gewetensvol heeft gebeden in de tijd die daarvoor is bestemd. We 

moeten immers beseffen dat het proeven van de zoetheid van het gebed het ware doel van het 

gebed zelf is. Wanneer het gebed ons onderwijst en ons een biddende geest schenkt, dan is dat 

juist omdat wij van deze zoetheid hebben geproefd. Indien we gehoorzaam zijn aan deze paar 

regels, zullen we spoedig de vruchten van deze inspanning zien. 

Wie deze regels naleeft, zelfs zonder deze instructies te hebben ontvangen, zal eveneens van 

deze vrucht proeven. Elke herhaling van het gebed dat op deze manier wordt verricht, laat 

een merkteken van gebed op de ziel achter. Voortdurende beoefening in de beschreven 

voorschriften zal het gebed doen wortelschieten in de ziel, en verduren in deze oefening 

vestigt in ons de geest van gebed. 

2. INNERLIJK GEBED 

Eens wij gewend zijn om onze oren en harten tot God te richten met behulp van deze woorden, 

die anderen ons gegeven hebben, moeten wij ook proberen iets van onszelf tot Hem te 

brengen, om – om het zo te zeggen – over te gaan tot ons eigen gesprek met God, onszelf tot 

Hem te verheffen, onszelf voor Hem open te stellen. Maar de ziel moet leren hoe zij dit kan 

doen. Ik zal kort uitleggen wat nodig is om te slagen in deze heilige kunst. 

Het gewoonlijke gebruik van gebedenboeken met eerbied, aandacht en toewijding leidt 

vanzelf tot dit resultaat. Zoals water overstroomt uit een vat dat tot de rand gevuld is, zo begint 

ook gebed spontaan op te wellen tot God uit een hart dat vervuld is van de heilige gevoelens 

die zijn voortgebracht door de gewoonte van regelmatig mondeling gebed. 

a. Waarom wortelt het gebed niet in ieders hart? 

Waarom is het dat sommige mensen jarenlang hun gebedenboeken gebruiken, maar nooit het 

gebed in hun hart dragen? Volgens mij ligt de oorzaak hierin: het enige moment waarop zij de 

moeite doen om hun hart tot God op te heffen, is tijdens het uitvoeren van hun gebedsregel. 

Alleen 's ochtends bijvoorbeeld; en zo denken ze dat hun relatie met God voltooid is en hun 

plicht vervuld is. Daarna besteden ze hun hele dag aan andere bezigheden, zonder zich nog 

tot God te wenden. En wanneer de avond valt, besluiten ze misschien dat het weer tijd is om 

te bidden. 

Dit is een veel voorkomend probleem dat moet worden rechtgezet. We moeten ernaar streven 

dat de ziel zich niet alleen tot God wendt tijdens het gebed zelf, maar zo veel mogelijk door de 

dag heen. Ons leven zou een voortdurend aanbieden moeten zijn van onszelf aan Hem. 



4 

b. Bid gedurende de hele dag 

Het is noodzakelijk dat wij zo vaak mogelijk gedurende de dag beginnen God aan te roepen 

vanuit het hart, in korte woorden, afhankelijk van onze noden, en passend bij wat er om ons 

heen gebeurt. 

• Wanneer we bijvoorbeeld ergens aan beginnen, laat ons zeggen: “Heer, zegen ons.” 

• Na het voltooien van een taak: “Ere zij U, o Heer.” Niet alleen met onze tong, maar 

met een waarachtig gevoel uit het hart. 

• Wanneer er hartstochten in ons opkomen, kunnen we zeggen: “Red mij, Heer, want ik 

verga.” 

• Wanneer de nevel van verwarrende gedachten ons overweldigt: “Leid mijn ziel uit de 

kerker.”  

• Wanneer we aangetrokken worden iets verkeerd te doen: “Leid mij terug naar het pad, 

Heer,” of “Laat mijn stappen niet verward raken.” 

• Wanneer de zonden ons onderdrukken en ons in wanhoop storten, roepen we samen 

met de tollenaar: “Heer, wees mij, de zondaar, genadig.” 

• Laten we op deze manier handelen in elke situatie. Of laten wij eenvoudigweg zo 

vaak mogelijk zeggen, “Heer, ontferm U!”, “Alheilige Moeder Gods, red ons.”, of “Engel 

des Heren, mijn heilige behoeder, bescherm mij.” 

We kunnen ook andere soortgelijke woorden gebruiken, maar laten ons dit zo vaak mogelijk 

doen, steeds erop lettend dat elke uiting werkelijk uit het hart komt, alsof zij er als het ware 

uit wordt geperst. Wanneer we dit doen, zullen we er vaak in slagen ons hart bewust tot God 

te verheffen en zullen we ons vaak tot Hem wenden. Zo zullen we vaker bidden, en deze 

aanhoudende herhaling zal uiteindelijk in ons de gewoonte vormen van een bewust gesprek 

met God te onderhouden. 

c. Keer alles tot eer van God 

Voordat de ziel op deze manier tot God kan roepen, moet zij eerst leren alles tot eer van God 

richten; elke handeling, groot of klein, aan Hem toe te schrijven. Dit is de tweede methode. Zo 

leren we de ziel zo vaak mogelijk gedurende de dag tot God te wenden. Wanneer we onszelf 

de taak geven het apostolische gebod te vervullen om alles tot eer van God te doen, zelfs eten 

en drinken, zullen we onvermijdelijk in alles wat we doen, God gedenken. En niet alleen dat, 

wij zullen ook bedachtzamer handelen, erop lettend dat we niets doen wat God zou kunnen 

mishagen. 

Dit leidt er op zijn beurt toe dat we ons tot God wenden in ontzag, en Hem om hulp en 

verlichting smeken. Vervolgens, omdat we voortdurend met iets bezig zijn, zullen we ons bijna 

ononderbroken in gebed tot God wenden. Zo oefenen we stap voor stap om de ziel biddend 

op te heffen tot God. Maar, opdat de ziel dit op de juiste wijze zou doen, alles ter ere van God, 

moet zij hier vanaf de vroege ochtend al op gericht worden, nog voordat we ons bezighouden 

met onze dagelijkse taken. Dan kan het tot de avond standhouden. 

d. Het overwegen van het goddelijke 

De geestestoestand van gebed wordt aangedreven door het overwegen van het goddelijke; dit 

vormt de derde methode om de ziel te leren zich vaker tot God te wenden. Contemplatie is 

een eerbiedige overweging van Gods Goedheid, Zijn Rechtvaardigheid, Zijn Wijsheid, Zijn 

Macht, Zijn Almacht, Zijn Voorzienigheid, Zijn heilsplan door de Menswording, Zijn 



5 

ontferming over ons, Zijn Woorden in de Schrift, de Heilige Sacramenten en het Koninkrijk 

der Hemelen. 

Tenzij we van steen zijn, zullen we de behoefte voelen om voor God neer te vallen, vervuld 

van nederige dankbaarheid. Wanneer we beginnen te overwegen hoe almachtig God is, 

beseffen we dat niets voor Zijn oog verborgen blijft. Dan zullen we ons voornemen zorgvuldig 

acht te slaan op de bewegingen van ons hart en onze geest, opdat we niet zondigen voor de 

alziende God. Wanneer we nadenken over de waarheid van God, worden we ervan overtuigd 

dat geen slechte daad ongestraft blijft. Daarom zullen we zonder twijfel ernaar verlangen ons 

te reinigen van al onze zonden door oprecht berouw en inkeer tot Hem. Zo wordt heel ons 

wezen op God gericht. 

De beste en meest geschikte tijd voor deze overweging is de ochtend, direct na het 

ochtendgebed, wanneer de ziel nog niet belast is door de vele indrukken en zorgen. De heilige 

Dimitrius van Rostov zei eens: “Kom, heilige overweging, en leid ons om onszelf te verdiepen in de 

contemplatie van Gods grote daden.” Vervolgens hield hij Gods heilsplan in zijn gedachten, Zijn 

scheppende werken, of de wonderen en het lijden van onze Heiland. Zo bewoog hij zijn hart 

en begon zijn ziel zich uit te storten in gebed. Dit kan door iedereen worden gedaan. Er is geen 

grote inspanning voor nodig, slechts verlangen en vastberadenheid, en dan zullen de vruchten 

vanzelf vermenigvuldigd worden. 

e. Conclusie 

Hier zijn dus drie methoden die we kunnen toevoegen aan onze gebedsregel, om de ziel te 

leren zich in gebed tot God te verheffen. Samengevat zijn dit: 

1. Tijd vrijmaken in de ochtend voor de contemplatie van God. 

2. Elke daad doen tot eer van God. 

3. God dikwijls aanroepen met korte gebeden. 

Indien onze ochtendoverweging over het goddelijke zorgvuldig wordt gedaan, zullen we 

merken dat we een blijvende gezindheid ontwikkelen om God te gedenken. Door na te denken 

over God leert de ziel zorgvuldig rekening te houden met Hem en alles te doen tot eer van 

Hem, zowel in uiterlijke daden als ook de innerlijke bewegingen van het hart. Een dergelijke 

ziel zal zodanig in evenwicht komen dat frequente gebedsvolle uitroepen spontaan uit haar 

zullen opwellen. 

Deze drie – de contemplatie van God, alles doen ter ere van God, en het veelvuldig tot Hem 

roepen – zijn de meest doeltreffende hulpmiddelen voor het gebed van geest en hart. Elk van 

deze oefeningen beweegt de ziel dichter naar God toe. Hoe meer we gewend raken aan deze 

oefeningen, hoe hoger de ziel zich verheft. De hier gegeven methoden helpen de ziel om zich 

stap voor stap los te maken van het aardse, en haar uiteindelijk voorgoed te bevrijden. 

Wanneer dit gebeurt, treedt de ziel binnen in haar eigen ware sfeer en verblijft zij zalig in de 

hemelse hoogten, zowel in gevoel als in gedachten. Later zal zij, in haar eigen wezen, waardig 

geacht worden om voor het aangezicht van God te staan en te verblijven bij de Engelen en de 

Heiligen. Moge de Heer, in Zijn goedheid, dit aan ons allen schenken. 



6 

3. ONOPHOUDELIJK GEBED 

Er is nog een derde fase van gebed: het ware gebed. De eerste twee fasen, de gebeden vanuit 

de boeken en het innerlijk gebed, zijn slechts voorbereidingen hierop. Dit ware gebed wordt 

beschreven als het voortdurend richten van onze geest en ons hart tot God. Dit gaat gepaard 

met innerlijke warmte en mondt uit in een vurige geest. Dit is het uiteindelijke doel van het 

gebed, het doel dat elke geestelijke arbeider zich voor ogen moet houden. Zonder deze 

vervulling blijft ons gebed slechts een inspanning zonder wezenlijke vrucht. 

Laat ons de heilige Woorden overdenken uit de Schrift over gebed: 

• In Mattheus 26:41 zegt de Heer: “Waakt en bidt”; 

• In 1 Petrus 5:8 zegt de Apostel: “Weest nuchter en waakzaam”; 

• In Kolossenzen 4:2 zegt de Apostel Paulus: “Volhardt in het gebed, aandachtig en 

dankbaar”; 

• Verder zegt hij in Efeziërs 6:18: “Blijft bidden in den Geest te allen tijde met gebed en 

smeking in allerlei vorm”. 

Elders legt hij uit waarom dit zo belangrijk is: “Uw leven is verborgen met Christus in God” 

(Kol. 3:3), en verder “De Geest van God woont in u” (1 Kor. 3:16). 

Uit deze vermaningen en aanwijzingen wordt het ons duidelijk dat gebed een ononderbroken 

staat van onze geest moet worden, net zoals ademhalen en het kloppen van het hart 

ononderbroken handelingen van het lichaam zijn. Een voorbeeld kan dit verduidelijken: 

Volgens het woord des Heren staan de Engelen altijd voor het aangezicht van onze hemelse 

Vader. Alle onlichamelijke Machten, evenals de Heiligen in de hemel, zijn op God gericht. Hun 

geestelijk oog rust op Hem, en vanuit de onuitsprekelijke zaligheid die voortvloeit uit deze 

beschouwing van God, willen zij hun blik nooit van Hem afwenden. Ook wij hier op aarde 

moeten wij leren doen wat de Engelen en de Heiligen in de hemel doen. We moeten ons hart 

oefenen om op engelachtige en onophoudelijke wijze voor Gods aanwezigheid te staan, in een 

voortdurende staat van gebed. Alleen zij die dit bereiken, worden werkelijk mensen van 

gebed. 

a. Hoe worden wij dit geschenk waardig? 

Hoe kan men dit grote geschenk waardig worden? Kort gezegd: door onvermoeibaar te 

arbeiden in het gebed, immer vol ijver en hoop. Wanneer we zonder ophouden streven naar 

het beloofde land, zullen we zeker ontvangen wat we zoeken. De heilige Makarius van Egypte, 

die dit werk beoefende en de vruchten van het gebed ontving, getuigde hiervan: “Indien gij 

geen gebed hebt, werk dan in het gebed. Dan zal de Heer, ziende op uw werk, u dit gebed schenken 

vanwege uw geduld, volharding en vurig verlangen naar deze zegen.” 

Arbeid alleen reikt maar tot op zekere hoogte. Alles verandert echter wanneer het vuur wordt 

ontstoken, het vuur waarover onze Heer spreekt: “Ik ben gekomen om vuur op de aarde te werpen, 

en wat wil Ik anders dan dat het reeds brandt?” (Luk. 12:49). Hier eindigt onze inspanning, en 

wordt ons gebed een lichte, vrije en troostende stroom. Laat ons echter niet denken dat dit een 

onbereikbare, verheven staat is, ontoegankelijk voor gewone mensen in het dagelijks leven. 

Het is inderdaad een hoge staat, maar zij is bereikbaar voor ons allen. Iedereen ervaart soms 

warmte in het hart tijdens het gebed. Dit gebeurt wanneer de ziel zich van alles losmaakt, zich 



7 

in zichzelf terugtrekt, en met echte oprechtheid tot God bidt. Juist in zulke momenten van 

tegemoetkoming van de Geest kan het keerpunt van het gebed worden bereikt, waardoor het 

daarna een blijvende toestand wordt. Zoals we eerder zeiden, de inspanning is de weg 

ernaartoe. Net zoals hout dat tegen hout wordt gewreven heet wordt en vuur ontsteekt, zo 

wekt de ziel door inspanning in het gebed uiteindelijk het vuur van het gebed op. 

b. Hoe onophoudelijk bidden 

De inspanning die nodig is om te bidden bestaat uit bewuste volharding in de twee stadia van 

gebed die we eerder bespraken. Dit brengt ons ertoe om God vaak vanuit het hart aan te 

roepen. 

Als we ons er werkelijk op toeleggen niet alleen onze gebedsregel 's morgens en 's avonds met 

aandacht en gevoel te vervullen, maar ons bovendien ook te beoefenen in de contemplatie van 

het goddelijke, iedere handeling tot eer van God aan te bieden, en God vaak vanuit ons hart 

aan te roepen met korte gebedsvolle aanroepingen, dan zullen deze lange periodes tussen het 

ochtend- en avondgebed, en tussen avond- en ochtendgebed, gevuld worden met veelvuldige 

smeekbeden tot God en met voortdurende gebedsvolle handelingen. 

Als we dit werk elke dag trouw en onvermoeibaar verrichten, zullen we ervaren wat er in onze 

ziel gebeurt. We zullen zo dan werkelijk in Gods aanwezigheid wandelen. 

Dit zal onvermijdelijk in ons hart het vuur ontsteken waarover wij eerder spraken. Dit 

innerlijke vuur brengt een diepe vrede, een constante waakzaamheid en een levenwekkende 

moed. Met dit vuur zullen we binnengaan in die hoogste staat die we hier op aarde kunnen 

bereiken, een ware voorsmaak van de toekomstige staat van gelukzaligheid die ons allen 

wacht. Dit is de werkelijke vervulling van wat de Apostel bedoelde, toen hij zei: “Uw leven is 

verborgen met Christus in God” (Kol. 3:3). 

c. Overzicht 

We hebben nu drie keer over gebedstechnieken gesproken: 

1 Over de methode om gebeden met aandacht te reciteren. 

2 Over de methode om tot God op te stijgen met geest en hart. 

3 Over de methode om voortdurend in de aanwezigheid van God te staan met een 

brandende geest. 

Opdat iedereen kan delen in de zegen van het gebed naar zijn vermogen, heeft de Heer ons 

verschillende stappen en verschillende vormen van gebed laten zien. Omdat het werk van het 

gebed een grote inspanning is, is het -zoals we eerder zeiden- zowel het bewijs van het leven 

van onze geest, alsook zijn voedsel. Daarom moeten we bovenal streven naar volmaaktheid in 

ons gebed. 

4. HOE GEBED EN DEUGDEN ELKAAR VOORTBRENGEN 

We hebben kort nagedacht hoe we kunnen groeien in verschillende vormen van gebed. Laat 

ons daaraan ook een herinnering en waarschuwing toevoegen. Het is immers moeilijk en zelfs 



8 

bijna onmogelijk om ons te verdiepen in gebed, indien we niet tegelijkertijd ook proberen te 

groeien in andere deugden. 

Het is onmogelijk om de geur van gebed te bewaren in een ziel die veel deugden mist, en die 

daardoor niet heel is. 

Vergelijken we een mens van gebed met de structuur van het lichaam, dan leren we het 

volgende: zoals iemand bijvoorbeeld, met slechts één been niet kan lopen, ook al is de rest van 

zijn lichaam gezond, zo kan iemand, die geen goede werken verricht, God niet benaderen, 

noch Hem bereiken in gebed. Wanneer we doordringen tot het hart van de apostolische leer, 

zien we dat men nooit spreekt over gebed alleen. Het wordt altijd vergezeld van goede 

werken. 

a. Wapens van God 

Laat ons bijvoorbeeld luisteren naar hoe de Apostel Paulus de christen oproept tot de 

geestelijke strijd en hem bekleed met de wapenrusting van God. Laat ons onderzoeken welke 

wapens dit zijn. De christen moet zijn lendenen omgorden met de waarheid, het borstpantser 

van gerechtigheid aantrekken en zijn voeten schoeien met de bereidheid van het evangelie des 

vredes. Zijn schild is het geloof, zijn helm is de hoop en zijn zwaard is het Woord van God. 

Dit zijn onze wapens. En pas nadat hij zijn krijger hiermee heeft toegerust, vestigt de Apostel 

hem in gebed, als een fort, over wie hij zegt: “biddende te allen tijde in den Geest” (Efe. 6:18). Het 

is natuurlijk enkel door gebed dat alle vijanden overwonnen worden. Maar vooraleer we sterk 

kunnen staan in het gebed, moeten we groeien in geloof, in hoop, in de kennis der waarheid 

en in waarachtigheid, en in al het andere. 

b. Leven van gebed 

Op een andere plaats tooit dezelfde Apostel de ziel met bruiloftsgewaden, alsof zij de Bruid 

van Christus is, zeggend: “Doet dan zo een hart aan van mededogen, vriendelijkheid, nederigheid, 

zachtmoedigheid, geduld, vergeving van elkaar, liefde, vrede, en het Woord van God en wijsheid” (Kol. 

3:12-16). Vervolgens, als kroon der deugdzaamheid, stelt hij het gebed aan het hoofd, terwijl 

hij ons aanspoort elkaar te onderwijzen en te vermanen met psalmen, lofzang en geestelijke 

liederen, zingend met dankbaarheid in onze harten tot God. Op vele andere plaatsen in het 

Woord van God wordt gebed in volkomen samenhang geplaatst met alle goede werken, 

beschouwd als hun koningin, die zij allen dienen en die hen allen roept haar te volgen. Meer 

nog, zij is gekend als hun welriekende bloesem. Net zoals de bloesem uit blad, tak, stam en 

wortel tevoorschijn komt, om het oog aan te trekken, zo overtreft het gebed – de bloesem van 

de ziel – alle andere deugden en goede werken, alsof zij hun wortels is. Geloof is de stam van 

het gebed, liefdadigheid vormt de takken en geestelijke en lichamelijke inspanning zijn de 

bladeren. Wanneer zo'n boom in onze ziel geworteld is, zal deze de hele dag bloeien in gebed, 

en zal de hele tempel in ons met deze geur vervuld zijn. 

Dit alles breng ik op in onze geest, opdat niemand van ons zou denken dat inspanning in het 

gebed op zich voldoende is. Dat is het niet. We moeten gretig zijn om zorg te dragen voor alles 

en onszelf te vervolmaken in ieder goed werk. Het is waar dat wij zonder gebed niet kunnen 

slagen in onze werken; maar werken moeten worden beoefend naast het gebed, en moeten 

ondersteund worden door gebed. We moeten zelfs bidden om te slagen in het gebed. Het werk 

van het gebed is net zo noodzakelijk als het verrichten van goede daden. Om dit alles te 

bereiken, moeten we moeite doen in alles, en voortdurend ijver tonen. Het is als met een klok: 



9 

wanneer de klok goed loopt, geeft deze de juiste tijd aan. Hiervoor moet elk klein wieltje en 

elk onderdeel binnenin heel zijn, op de juiste plaats zitten en goed met elkaar verbonden zijn. 

Zo is het ook met de innerlijke werking van onze ziel. Zoals de wijzer van een klok kan draaien 

naar de juiste of de verkeerde richting, zo kan ook het doel van onze geest gericht zijn op het 

goede of het verkeerde. Het is juist wanneer deze op God gericht is, wanneer alle delen van 

de ziel heel en juist georiënteerd zijn, elk zijn eigen taak uitvoerend. 

c. Wat is er nodig om een leven van gebed te ondersteunen? 

Maar welke goede werken zijn er precies nodig om een leven van gebed te ondersteunen? Wat 

voor gebedsvol leven moet de christen voor zichzelf inrichten? Dit wil ik u vertellen, niet in 

mijn eigen woorden, maar in die van de heilige Dimitrius van Rostov, die de volgende korte 

aanwijzingen geeft. Laat ons er met aandacht bij stilstaan: 

i. Wanneer wij uit de slaap ontwaken, moeten onze eerste gedachte naar God uitgaan. 

Ons eerste woord moet in gebed gericht zijn tot God, de Schepper en Behoeder van ons 

leven, Die voor altijd de macht heeft te doden of tot leven te brengen, te slaan of te 

genezen, te redden of te laten vergaan. 

ii. We maken knielbuigingen en danken God, Die ons uit de slaap heeft gewekt en ons 

niet heeft laten vergaan in onze wetteloosheid, maar geduldig wacht op onze inkeer. 

iii. We keren ons tot het goede, en zeggen met koning David het psalmwoord: “Ik 

herinnerde mij de werken des Heren” (Ps. 76:12). Want de goede weg naar de hemel kan 

enkel juist worden bewandeld door hen die elke dag goed beginnen. 

iv. Vanaf de vroege ochtend zijn we als de Serafijnen in gebed, zoals de Cherubijnen in 

daad en als de Engelen in onze houding. 

v. Vanaf dit punt verspillen we in ons leven geen tijd meer, maar besteden we enkel 

aandacht aan wat echt nodig is. 

vi. In al onze daden, woorden en overwegingen houden we onze gedachten bij God. 

We hebben niets anders in gedachten dan Christus, zodat geen ander beeld ons 

gereinigd hart kan raken, dan het zuivere beeld van Christus, onze God en Heiland. 

vii. We wakkeren de liefde voor God in onszelf op alle mogelijke manieren aan, vooral 

door het psalmwoord te herhalen: ‘Mijn hart gloeide in mijn binnenste, en in mijn 

overwegingen zal een vuur oplaaien’ (Ps. 38:4). Of: ‘Ik zal u liefhebben, Heer, mijn sterkte; de 

Heer is mijn grondsteun, mijn toevlucht en mijn bevrijder’ (Ps. 17:2). 

viii. Als we God onophoudelijk willen liefhebben, houden we voortdurend Zijn 

aanwezigheid voor ons met het innerlijk oog, en laten we omwille van Hem elke slechte 

daad, woord en gedachte varen. Om deze reden moeten we alles eerlijk doen. Eerlijk 

spreken, denken, met nederigheid en met ontzag voor de Zoon van God. 

ix. Zachtmoedigheid hoort samen te gaan met lof, nederigheid en eerlijkheid. 

x. Een rustig en nederig woord moet waarachtig en van nut zijn; indien we willen 

spreken, laat ons dan nadenken over de woorden die we gaan zeggen. Een ledig of 

schadelijk woord mag nooit over onze lippen komen. 



10 

xi. Wanneer we lachen, laat ons dat dan altijd met een glimlach doen, en niet al te 

vaak. 

xii. Laat ons waakzaam zijn in onszelf tegenover woede, hoogmoed en twistzucht. 

Wanneer we toornig worden, moeten we ons beheersen.  

xiii. Laat ons altijd matig zijn bij het eten en drinken. 

xiv. Laat ons in alles vrijgevig zijn, dan zal God ons zegenen, en zullen zelfs de 

mensen ons prijzen. 

xv. De dood is het einde van alle dingen; laat ons dit altijd indachtig zijn bij het 

gebed. 

Hieruit kunt wij dus opmaken welk een standvastig leven wordt voorgeschreven voor de 

christen die bidt. Het is waar dat deze regels vooral spreken over gebed van aandachtige en 

oprechte toenadering tot God, maar er worden ook een aantal andere deugden genoemd. 

Zonder deze specifieke deugden kan het gebed niet standhouden. Dit zal ieder van ons zelf 

ondervinden, zo we maar zouden beginnen het gebed op de juiste wijze te beoefenen. 

Hoe kunnen we beginnen te bidden als we gebukt gaan onder een gebrek aan zelfbeheersing? 

Wanneer we verward worden door boosheid of ergernis; wanneer we geen vrede hebben met 

iemand, of we afwezig zijn door zorgen en verstrooiingen? Als geen van deze dingen in ons 

aanwezig is, dan zullen hun tegengestelde deugden in ons aanwezig kunnen zijn. Daarom 

zegt de heilige Johannes van de Ladder, wanneer hij over gebed spreekt, dat dit tegelijkertijd 

de moeder, alsook de dochter van de deugdzaamheid is! 

5. BESLUIT 

Bij het horen van dit alles, kunnen sommigen misschien zeggen, “Wat wordt er veel van ons 

gevraagd! Wat een moeilijke en zware last. Waar zouden we de tijd en de kracht voor dit alles kunnen 

vinden?” Broeders, wet vraagt enkel moed! Er is niet zoveel voor nodig; slechts één iets is 

nodig: vurigheid tegenover God, met verlangen dat onze ziel door Hem gered wordt. Van 

nature is er veel goeds in de ziel; de moeilijkheid is dat het vaak wordt overladen met zoveel 

dat verkeerd is. Zodra er in de ziel een vurigheid ontstaat om God te behagen en voor het heil 

van de ziel, zal al haar natuurlijke goedheid zich rond deze vurigheid verzamelen, en zal veel 

dat goed is in de ziel verschijnen. 

Dan zal deze vurigheid, versterkt door Gods zegen, en gesterkt door deze sluimerende 

goedheid, andere goede eigenschappen gaan ontwikkelen, en zichzelf stap voor stap verrijken. 

Zij zal groeien, want deze vurigheid bevat reeds het zaad van het ware gebed in zichzelf. Eerst 

wordt zij gevoed door de natuurlijke goedheid die we in ons dragen, en later zal zij gevoed 

worden door de goedheid die we hebben verworven. Zo zal zij groeien in kracht, God 

beginnen loven, en naarmate zij groeit, zal zij Hem beginnen toezingen met vurige en 

gezegende zang in ons hart. 

Moge de Heer ons helpen dit te bereiken. Amen. 

 

Vertaling & uitgave door de Orthodoxe parochie “Drie Hiërarchen” te Hasselt, België 


